
№ 6106
Історія мистецтва

Рецензент статті: Долуда А. О., кандидат технічних наук, 
доцент, зав. кафедри реставрації станкового і монументального 
живопису, Харківська державна академія дизайну і мистецтв

Стаття надійшла до редакції 23.10.2017

УДК 7.046.3(477.54):75.03“17” 

Шуліка В. В. 

Харківська державна 
академія дизайну і мистецтв

ІКОНИ ПРЕСВЯТОЇ ТРІЙЦІ 

В СЛОБОЖАНСЬКОМУ ІКОНОСТАСІ 

ПЕРШОЇ ПОЛОВИНИ XVIII 

СТОРІЧЧЯ

Шуліка В. В. Ікони Пресвятої Трійці в слобо-
жанському іконостасі першої половини XVIII 
сторіччя. Статтю присвячено іконографічним 
та стилістичним особливостям ікон Св. Трійці в 
намісних ярусах іконостасів Слобожанщини першої 
половини XVIII ст. Ікона Св. Трійці отримала значне 
поширення в намісних ярусах іконостасів, містилась 
лівіше від ікони Богородиці, дзеркально по відношенню 
до храмової ікони. На цей час таку іконографічну 
програму виявлено в іконостасах Преображенської 
церкви сл. Межиріч, Миколаївської церкви сл. Руська 
Лозова та Миколаївської церкви м. Співаківка. Не-
зважаючи на поширення такої іконографії намісних 
ярусів, слобожанські ікони Св. Трійці козацької доби 
не ставали темою окремих досліджень. 
Було виявлено, що на Слобожанщині в перш. пол.
XVIII ст. були поширені два типи ікон Св. Трійці. 
Перший (Співаківка) апелює до зразків XVII ст., але 
має доповнення, які були характерні для іконографії 
перш. пол. XVIII ст. Другий тип (Руська Лозо-
ва) був актуальним для свого часу іконографічним 
ізводом, який має аналогії в знакових для України 
іконостасах Троїцької церкви Києво-Печерської лав-
ри та Преображенської церкви у Великих Сорочин-
цях. Автором статті уточнене датування ікони з 
Руської Лозової (др. пол. 30-х рр. XVIII ст.). Стиль 
рококо, в якому виконана ікона, порушує питання 
про час розповсюдження європейських стилів на 
Слобожанщині. 

Ключові слова: Слобожанщина, іконостас, ікона, 
Св. Трійця, намісний ярус.

Шулика В. В. Иконы Пресвятой Троицы в слобо-
жанском иконостасе первой половины XVIII века.
Статья посвящена иконографическим и стили-
стическим особенностям икон Св. Троицы в мест-
ном чине иконостасов Слобожанщины первой пол. 
XVIII в. Иконы Св. Троицы получили широкое рас-
пространение в местных рядах иконостасов, нахо-
дились левее от иконы Богородицы, зеркально по от-
ношению к храмовой иконе. Такая иконографическая 
программа выявлена в иконостасах Преображенской 
церкви сл. Межирич, Николаевской церкви сл. Рус-
ская Лозовая и Николаевской церкви г. Спиваковка. 
Несмотря на распространение такой иконографии, 

слобожанские иконы Св. Троицы казацкого периода 
не становились темой отдельных исследований. 
Было выявлено, что на Слобожанщине в первой 
пол. XVIII в. были распространены два типа икон 
Св. Троицы. Первый (Спиваковка) апеллирует к об-
разцам XVII в., но имеет дополнения, которые были 
характерны для иконографии первой пол. XVIII в. 
Второй тип (Русская Лозовая) является актуаль-
ным для своего времени иконографическим изводом, 
который имеет аналогии в знаковых для Украины 
иконостасах Троицкой церкви Киево-Печерской лав-
ры и Преображенской церкви в Великих Сорочинцах. 
Автором статьи уточнена датировка иконы из 
Русской Лозовой (вторая половина 30-х гг. XVIII в.). 
Стиль рококо, в котором выполнена икона, ставит 
вопрос о времени распространения европейских сти-
лей на Слобожанщине.

Ключевые слова: Слобожанщина, иконостас, икона, 
Св. Троица, местный ярус.

Shulika V. Icons of the Holy Trinity in the Slobozhan-
sky iconostasis of the  rst half of XVIII century. The 
article is devoted to iconographic and stylistic features 
of icons of the Holy Trinity in the local row of iconos-
tases of Slobozhanshchyna of the  rst half of XVIII cen-
tury. At this time, the icons of the Holy Trinity (“Hos-
pitality of Abraham”) were widespread in local rows of 
iconostases; they were placed to the left of the icon of 
the Virgin, mirrored in relation to the temple icon. Such 
iconographic program was revealed in the iconostases 
of the Savior-Trans guration Church of the settlement 
Mezhyrich (Sumy regiment, now it is a village in Sumy 
region), St. Nicholas Church of the settlement Russkaya 
Lozovaya (Kharkiv regiment, now it is a village in the 
Kharkiv region) and St. Nicholas Church of the hun-
dredth in city of Spivakovka (Izyum regiment, now it is a 
village in the Kharkiv region). Despite the proliferation 
of such iconographic scheme, Slobozhansky icons of the 
Holy Trinity of the Cossacks period did not become the 
subject of individual studies.
All Slobzhansky icons, which are referred to in the article, 
were not preserved until nowadays; we can discourse 
about their appearance only according to black and white 
photos that were taken at the beginning of the twentieth 
century by E. K. Redin and S. A. Tararushenko.
It was discovered that in Slobozhanshchina in the  rst 
half of the XVIII century two iconographic types of the 
icon of the Holy Trinity were prevalent. The  rst icono-
graphic type is presented by the icon of the iconostasis 
of St. Nicholas Church of the city of Spivakovka, it ap-
peals to samples of the XVII century, but has additional 
details that were typical for the iconography of the  rst 
half of the XVIII century. (an image of a vessel for ablu-
tion of feet in the front plan). Icon of the iconostasis of 
the St. Nicholas Temple of the city of Spivakovka, prob-
ably was created after 1738, when previously destroyed 
as a result of Tatar attack, the temple was restored. In the 
composition the icon was used the iconographic scheme, 
known by the icon of the Holy Trinity of village Baryshiv-
ka Pereyaslovsky regiment (nowadays it is the Kyiv re-
gion, the icon is stored in the Kharkov Art Museum now).
The second iconographic type is represented on the icon 
form the Russkaya Lozovaya settlement, was an actual 
iconographic issue for that time. This iconography has 
analogies in iconostases of Ukraine: The Holy Trin-
ity Inland Church of the Kyiv-Pechersk Lavra, and the 
Savior-Trans guration Church in the Great Sorochintsy 
(Mirgorod regiment, now it is village in the Poltava re-
gion). An icon from Russkaya Lozovaya was published in 
catalog of the XII Archaeological Congress, which was 



ВІСНИК 107Історія мистецтва

held in Kharkiv in 1902. E. K. Redin gave the  rst at-
tribution of the icon in his description, referring the icon 
to the second half of the XVII century, based on the year 
of building of the  rst Holy-Nikolaevskaya church in the 
settlement (up to 1663).
Based on the description of the Russkaya and Cherkaskaya 
Lozova of St. Filaret (Gumilevsky), we can assume that this 
icon of the Holy Trinity could originate not from the Russ-
kaya but from the neighboring Cherkaskaya Lozovaya.
Sloboda Russkaya Lozovaya was founded by the Mosco-
vites in the middle of the XVII century.
Part of the population of the settlement was “Old Believ-
ers”. These people were not parishioners of the St. Nich-
olas Church; the parish was poor and could not order a 
high quality iconostasis. The parish in Cherkassaya Lo-
zovaya was richer and had a signi cant book collection 
for that time. Quitrators of the church were representa-
tives of the Kvitka family. As a rule, parishioners of the 
church in Cherkaskaya Lozovaya passed unused church 
utensils, books, etc. to the poorer temple of Russkaya Lo-
zovaya. Thus, the icon of the Holy Trinity could be trans-
ferred to a neighboring village, where it was kept until 
the XII Archaeological Congress.
The Icon of the Holy Trinity from the Russkaya Lozovaya 
is similar to the icon from the iconostasis of the Trinity 
Gate Church of the Kiev-Pechersk Lavra by its composi-
tion. The Holy Trinity is seated at the round table in the 
form of three angels, behind them is depicted a Mamvyr-
ian oak with a characteristic bifurcated trunk. On the 
right side, Sara is depicted in the doorway of the house. 
While at the Lavra icon kneeling Abraham is depicted in 
the foreground with hands crossed on his chest near the 
pelvis for washing feet, on the icon from Russkaya Lo-
zovaya Abraham invites the Angels to the table. Such an 
interpretation of the Abraham’s  gure is also present at 
the icon from the iconostasis of the Holy Trans guration 
Church of the Great Sorochintsy. The exact dating of the 
establishment of Lavra (established in 1734 – 1735) and 
Sorochintsy (early 30-ies of the XVIII century) iconostases 
gives an opportunity to specify the dating of icons from the 
Russkaya Lozovaya, which was created after Lavra’s and 
Sorochintsy’s icons, respectively, not in the second half of 
XVII century, as E. K. Redin believed, but after 1735.
The image of the Mamvyrian oak deserves special atten-
tion. The Mamvyrian oak that was depicted on the Lavra 
icon and the icon from Russkaya Lozovaya in the form of 
a tree with a bifurcated trunk, was  rst described by the 
Kiev-Pechersk monk Daniel in his “Life and Walking ...” 
in 1104 – 1106. The bifurcated trunk subsequently became 
symbolized by the Old and New Covenants. This interpreta-
tion of Mamvyrian oak in icons demonstrates knowledge of 
pilgrimage literature, the image of oak by icon painters of 
the XVIII century is historically authentic.
Despite the similarity of composition of icons from the 
Lavra iconostasis and iconostasis of Russkaya Lozovaya, 
icons are painted in different styles. While the icons in 
the iconostasis of the Trinity Gate Church of the Kiev-
Pechersk Lavra are united by the baroque and manner-
ism styles (the hieraticity of the poses of the angels, the 
bandelverk motive in the background decor), the icon 
from Russkaya Lozovaya combines baroque and rococo 
styles. The rococo style features are also present in the 
icons of Sorochinsky iconostasis. Distribution of the ro-
coco style in the iconography of Slobozhanshchina (and 
Poltava) in the 30-ies years of XVIII century raises the 
question of the time of propagation of European styles in 
the East of Ukraine.

Keywords: Slobozhanshchina, iconostasis, icon, Holy 
Trinity, local row.

Постановка проблеми. У процесі досліджен-
ня намісних ярусів іконостасів Слобожанщини 
перш. пол. XVIII ст. було виявлено, що найбільш 
поширеною іконографічною програмою ярусу була 
та, де за намісною іконою Богородиці містилась іко-
на Св. Трійці («Гостинність Авраама»). На цей час 
відомі три приклади таких іконографічних програм. 
Це іконостас Преображенської церкви в сл. Меж-
иріч, Миколаївських церков в сл. Руська Лозова та 
м. Співаківка. На жаль, як виглядала ікона Св. Трій-
ці з Межиріча, невідомо, а про вигляд ікон з Руської 
Лозової та Співаківки можна мати уявлення лише 
завдяки фотовідбиткам. 

Аналіз досліджень та публікацій. Іконогра-
фічні особливості ікон Св. Трійці у слобожанських 
іконостасах перш. пол. XVIII ст. до цього часу не 
ставали темою окремих досліджень. 1902 р. в Аль-
бомі ХІІ Археологічного з’їзду [1, с. 57] проф. Є. Рє-
діним була оприлюднена світлина ікони Св. Трійці 
з Руської Лозової (іл. 1) (Харківський полк, тепер 
Дергачівський р-н, Харківська обл.). Разом із фо-
товідбитком був поданий короткий опис пам’ятки. 
Є. Рєдін датував цю ікону XVII ст., обґрунтовуючи 
свою атрибуцію роком побудови церкви, з якої по-
ходила ікона [7, с. 190], — 1664 р. [1, с. 29].

Ікона з м. Співаківка (Ізюмський полк, тепер 
село Ізюмського р-ну Харківської обл.) була сфото-
графована С. Таранушенком 1914 р. (іл. 2). На час 
фотофіксації іконостас Миколаївської церкви був 
уже розібраний, а намісні ікони — поставлені в кі-
оти, під скло. Хоча фотовідбитки ікон зберігались у 
НБУ ім. В. І. Вернадського, до недавнього часу не 
були введені до наукового обігу. 2011 р. фото ікон 
співаківського іконостаса були надруковані в альбо-
мі «Іконостаси Слобідської України» [6, с. 127]. Фо-
товідбитки демонструють непогану збереженість 
ікон. За радянських часів ікони з Руської Лозової та 
Співаківки були втрачені.

Мета дослідження полягає у виявленні іко-
нографічних та стилістичних особливостей ікон 
Св. Трійці у слобожанському іконостасі першої 
половини XVIII ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження.
Сотенне місто Співаківка згадується в Чугуївській 
переписці як «Співаківська слобода» з 1673 р., тоді 
ж був побудований дерев’яний храм св. Миколая. 
У 1682 р. Харківський та Ізюмський полковник 
Г. Є. Донець-Захаржевський збудував укріплення 
навколо міста [8, с. 322; 10, с. 48]. У 1736 та 1738 рр. 
Співаківка, разом із багатьма іншими містами та 
слободами Ізюмського полку, була зруйнована тата-
рами. Під час татарського нападу значно постраж-
дала й Миколаївська церква. Напад 1738 р. став 
останнім нападом татар на сотенне місто [10, с. 98, 
100]. Вціліле церковне майно із Співаківки було 
передано на зберігання до Ізюмського Преобра-
женського собору [8, с. 323]. Архієпископ Харків-
ський свт. Філарет (Гумілевський), серед украде-
них татарами церковних речей, вказував тканини, 
металевий хрест та інше начиння. Про руйнування 
іконостаса не згадується, але є згадка, що під час 



№ 6108
Історія мистецтва

нападу татари їздили у храмі верхи на конях, а піс-
ля закінчення навали, через наслідки набігу, скоро 
відновити богослужіння було неможливо [8, с. 322–
323]. У 1763 р. у Співаківці був освячений новий 
дерев’яний храм [10, с. 119], а 1878 р. проведена 
його реставрація [10, с. 300]. За радянських часів 
церкву було зруйновано. 

Ікони з намісного ярусу іконостаса Микола-
ївської церкви м. Співаківка [6, с. 127], ймовірно, 
були написані після руйнівного нападу 1738 р., під 
час відновлювальних робіт у храмі. Із усього іко-
ностаса, завдяки світлинам С. Таранушенка, маємо 
відомості про чотири ікони намісного ряду: Хрис-
та, Богородиці, св. Миколая та Св. Трійці. Ікони 
Св. Трійці та св. Миколая мали менший розмір, що 
говорить про те, що намісний ярус іконостаса мав 
ритмічну структуру, а розмір ікон збільшувався до 
центру. Усі ікони були виконані на металевому (зо-
лотому?) тлі, яке було вкрите різьбленим акантовим 
візерунком. У нижній частині ікон знаходився текст 
у декілька рядків. За фотовідбитками важко встано-
вити, чи є цей текст частиною ікон, чи є пізньою 
вставкою. Також до незрозумілих деталей належать 
профільовані накладки на кутах ікон, які, ймовірно, 
теж є не автентичними доповненнями.

У центрі ікони Св. Трійці за круглим столом 
сидять троє Ангелів із жезлами у руках. На землі, 
перед столом, стоять сосуди та рушник для омо-
віння ніг. На задньому плані, справа, зображений 
Мамврійський дуб, зліва — дім Авраама. Біля бу-
динку за Ангелом стоїть Авраам, який хрестоподіб-
но склав руки, у дверному отворі зображено Сарру. 

Ікона з Руської Лозової (88 × 46) [1, іл. ХХІ] — 
це все, що залишилось від старовинного іконостаса 
слободи. Руська Лозова була заселена у 1663 р. мос-
ковітами, які мешкали окремо від українців (чер-
касів) (українці заснували відповідно Черкаську 
Лозову, засновником є Харківський полковий суддя 
С. Квітка [7, с. 190]). У 1785 р. в Руській Лозовій був 
збудований новий храм [10, с. 138], який ремонту-
вався у 1872 р. [10, с. 282–283]. Свт. Філарет, опису-
ючи церковні старожитності обох Лозових, зовсім 
не згадує іконостаси та ікони. Він перелічує лише 
цінні стародруки, зазначаючи, що всі книги в храмах 
обох Лозових належали храму Воздвиження Хреста 
в Черкаській Лозовій (перший храм побудований не 
пізніше 1663 р., другий у 1791 р. [10, с. 144]), яким 
опікувалася родина Квіток [7, с. 190]. Ікона з Русь-
кої Лозової могла належати до іконостаса як Мико-
лаївської, так і до більш заможної Воздвиженської 
парафії Черкаської Лозової (як і стародруки). Ймо-
вірно, храм у Руській Лозовій був біднішим ніж у 
Черкаській, тому що не мав заможних ктиторів, а 
частина населення села сповідувала старообрядни-
цтво (чугуївська община) [7, с. 191], тобто не від-
відувала місцевий храм. 

Ікона з Руської Лозової демонструє майстерну, 
дорогу роботу і є одним із шедеврів слобожанського 
іконопису, про що писав і Є. Рєдін [1, с. 14]. Іко-
ностас такого рівня міг бути замовлений заможним 
ктитором (як, наприклад, один із Квіток), тому гіпо-

теза про первісне походження ікони не з Руської, а з 
Черкаської Лозової виглядає достатньо ймовірною. 
Датування ікони XVII ст., яке запропонував Є. Рє-
дін, також не виглядає беззаперечним і потребує 
уточнення. 

Літературною основою ікон Пресвятої Трійці є 
18 глава книги Буття, де до Авраама прийшов Гос-
подь у вигляді трьох Мужів. 

Ікона з Руської Лозової демонструє вільно 
трактовану візантійську іконографічну схему, де 
троє Мужів, які зображені у вигляді ангелів, сидять 
за столом. На іконі зображено стіл круглої форми, 
в центрі якого стоїть велика тарілка, малі тарілки 
з їжею — біля Мужів та навпроти Авраама. Мужі-
Ангели зображені з крилами, мірилами у руках, які 
мають закінчення у вигляді хрестів. Ангел з лівої 
сторони (Бог Отець) дивиться на інших Ангелів та 
благословляє їжу на столі, Ангел по центру (Логос) 
тримає праву руку з благословляючим жестом на рів-
ні грудей (як Пантократор), Ангел з правої сторони 
стола (Бог Святий Дух) жестом звертається до Ав-
раама. Мужі-Ангели зображені в динамічних позах. 
Складки одеж написані контрастно, з гострими ку-
тами, ймовірно, були прикрашені золотопробільним 
письмом. Край рукавів центрального Ангела орна-
ментований. На передньому плані ікони, справа, зо-
бражений Авраам на колінах, який простер руки до 
Гостей. На задньому плані, по центру, зображений 
великий Мамврійський дуб із характерним роздво-
єним стовбуром. Праворуч від Мамврійського дуба 
зображений будинок Авраама, у дверному отворі 
якого стоїть Сарра. Тло ікони декоровано акантовим 
листям, яке «С»-подібно закручене. Орнаментація 
фону не суцільна, виконана високим ліпленим ре-
льєфом, який вибірково вкриває ділянки фону. 

За композицією ікона з Руської Лозової перегу-
кується з відомими пам’ятками українського баро-
ко — іконою Св. Трійці з іконостаса Троїцької над-
брамної церкви Кієво-Печерської лаври (іл. 3), який 
був написаний лаврськими майстрами у 20–30-х рр. 
XVIII ст. (встановлений протягом 1734–1735 рр.) 
[3; 4], та іконою Св. Трійці з іконостаса Преобра-
женської церкви у Великих Сорочинцях (початок 
30-х рр. XVIII ст.) [2; 5] (Миргородський полк, те-
пер Полтавська обл.) (іл. 4). 

Порівняння Лаврської ікони з іконою із Русь-
кої Лозової приводить до наступних висновків: іко-
ни мають практично аналогічну композицію, але 
різняться у деталях. На київській іконі Авраам на 
передньому плані схрестив руки на грудях, перед 
ним — ємність із рушником для омовіння ніг Гос-
тям. На іконі з Руської Лозової Авраам на колінах 
запрошує Гостей (відсутнє зображення сосуда). На 
лаврській іконі пози Ангелів більш ієратичні, до 
Авраама звертається Ангел, який сидить зліва від 
столу (Бог Отець), на іконі з Руської Лозової звер-
тається Ангел справа (Бог Дух Святий). По-різному 
вирішені складки одеж та архітектура. Мамврій-
ський дуб на обох іконах має різне пластичне рі-
шення, але зберігає свою символічну структуру у 
вигляді дерева, стовбур якого роздвоєний. 



ВІСНИК 109Історія мистецтва

Перший опис Мамврійського дуба відомий за 
«Житієм й хожєнієм…» паломника, києво-печерсько-
го монаха Даніїла у 1104–1106 рр. [9]. Роздвоєний 
стовбур дерева у християнській традиції символізу-
вав Старий та Новий Заповіт. Київська іконописна 
традиція, добре знаючи перекази паломників, міц-
но трималася за цю символіку, що відобразилось й 
у слобожанській пам’ятці. Декор тла на київській та 
слобожанській іконах вирішено зовсім по-різному. 
Київська пам’ятка декорована невисоким рельєфним 
орнаментом, де акантові листя переплелися с бан-
дельверками. Маньєристичні елементи декору при-
сутні в орнаментах тла й інших ікон іконостаса Тро-
їцької надбрамної церкви. Слобожанська пам’ятка, 
як було зазначено вище, декорована високим рельє-
фом. «С»-подібний акантовий декор тла ікони, меблі 
з «S»-подібними ніжками, динамічні та дещо томні 
пози Ангелів свідчать, що ікона має елементи стилю 
рококо, який почав поширюватися на Лівобережній 
Україні з 30-х рр. XVIII ст., на що вказує Л. Пляш-
ко [5]. На жаль, відомості про кольорову гаму ікони, 
котрі навів Є. Рєдін, не дають об’єктивного уявлення 
про відповідність кольорів до стилю, в якому була 
написана ікона. 

Це порівняння порушує запитання про сти-
лістику, в якій вирішувався декор іконного тла у 
різних регіонах Центральної та Лівобережної Укра-
їни. Якщо у слобожанських пам’ятках на початку 
XVIII ст. маньєристичні деталі декору зникають, 
про що свідчать виявлені пам’ятки (наприклад, 
ікони з Водяного, Замостя, Вільшан тощо), то в ки-

ївських пам’ятках, зокрема в іконостасі Троїцької 
надбрамної церкви, ще в 30-х рр. XVIII ст. ці еле-
менти декору широко використовуються. З огляду 
на це, розповсюджена думка про суцільний вплив 
лаврської школи на церковне мистецтво Лівобереж-
ної України не виглядає беззаперечною. 

Порівняння ікони з Руської Лозової із сорочин-
ською іконою Св. Трійці демонструє збіг в окремих 
деталях іконографічної схеми. Зображення постаті 
Авраама збігається із лозівською іконою, так само 
відсутні ємність та рушник на передньому плані. 
Але в сорочинській іконі значно відрізняється зо-
браження Мамврійського дуба та архітектури на за-
дньому плані. Дуб зображений у вигляді густої кро-
ни без стовбура. У сорочинській іконі оригінально 
вирішено рельєфне тло. У порівнянні зі слобожан-
ськими пам’ятками, рельєф ікон сорочинського іко-
ностаса є нижчий. Орнамент складається з квітів 
маку. Оригінальною деталлю є зображення сонця 
над центральним Ангелом (Логосом) як натяк на 
Христа (Логосу, що втілився). 

Стилістично ікони з Руської Лозової та з 
В. Сорочинців значно ближчі між собою, ніж ікона з 
Лаврської Троїцької церкви. Обидві ікони написані 
під впливом стилю рококо [5]. 

Датування ікони з Руської Лозової можна зро-
бити завдяки порівнянню її з лаврською та сорочин-
ською пам’ятками. Якщо ікона з Руської Лозової є 
наслідуванням за іконографією лаврського та соро-
чинського зразків, то вона має бути написаною піс-
ля 1735 р., а не в XVII ст., як вважав Є. Рєдін. 

Іл. 1. Пресвята Трійця (Гостинність Авраама). 
Ікона зі сл. Руська Лозова. Фото Є. Рєдіна 

Іл. 2. Пресвята Трійця (Гостинність Авраама). 
Ікона з м. Співаківка. Фото С. Таранушенка



№ 6110
Історія мистецтва

Іл. 5. Пресвята Трійця 
(Гостинність Авраама). Ікона з 

с. Баришівка. Др. пол. XVII ст. 
Харківський художній музей

Іл. 3. Пресвята Трійця (Гостинність Авраама). 
Ікона з іконостаса Троїцької надбрамної 

церкви Києво-Печерської лаври. 20–30-ті рр. 
XVIII ст.

Іл. 4. Пресвята Трійця (Гостинність Авраама). Ікона 
з іконостаса Преображенської церкви у Великих 

Сорочинцях. Початок 30-х рр. XVIII ст.



ВІСНИК 111Історія мистецтва

Література:

1. Альбом выставки двенадцатого археологического съезда 
в Харькове 1902 г. [Teкст, фотовідбитки] / предисл. и 
объяснение Е. К. Редина. — Х., 1902. — 57 с.

2. Дорофієнко І. Сорочинський іконостас [Teкст] / Інна До-
рофієнко, Міляєва Людмила, Ольга Рутковська. — К. : 
Родовід, 2010. — 168 с. — ISBN 978-966-7845-64-3.

3. Кондратюк А. Іконостас Троїцької надбрамної церкви 
Києво-Печерської лаври : проблеми дослідження, досвід 
каталогізації [Teкст] / А. Кондратюк // Волинська ікона : 
дослідження та реставрація. Матеріали XIV міжнародної 
наукової конференції м. Луцьк, 29–30 жовтня 2007 р. 
Вип. 14. — Луцьк : ВКМ, МВІ, 2007. — С. 48–53.

4. Кондратюк А. Ю. Іконостас Троїцької надбрамної церкви 
Києво-Печерської лаври : досвід каталогізації [Teкст] / 
А Ю. Кондратюк // Могилянськи читання 2006 року : 

Якщо ікона з Руської Лозової є реплікою лавр-
ської іконографії, то співаківська ікона демонструє 
більш «архаїчну» іконографічну схему, котра мала 
поширення у другій половині XVII ст. Близькою 
за іконографією до співаківської пам’ятки є ікона 
Св. Трійці, яка походить із с. Баришівка Переяслав-
ського полку (тепер Київська обл.) (зберігається в 
Харківському художньому музеї) (Іл. 5). Обидві 
ікони є близькі за композицією, але мають відмін-
ності: у трактуванні постатей Ангелів, у розміщенні 
фігури та трактуванні пози Авраама, у зображенні 
архітектури. На баришівській іконі немає сосуда та 
рушника для омовіння ніг.

Висновки:
1. Аналіз літератури виявив, що іконографічні осо-

бливості ікон Св. Трійці на Слобожанщині не 
були досліджені. 

2. Були виявлені два іконографічних типи ікон 
Св. Трійці (Старозавітної), які мали розповсюджен-
ня на Слобожанщині в 30–40 рр. XVIII ст. Перший 
є представлений в іконі з іконостаса м. Співаківка, 
другий — з іконостаса сл. Руська Лозова.

3. Обидві схеми мають прототипи та аналоги в 
пам’ятках Київщини та Полтавщини, але де-
монструють оригінальну трактовку. Якщо ікона 
із Співаківки є продовженням іконографії по-
переднього століття з доданням нових деталей, 
котрі не зустрічаються в українському іконописі 
XVII ст., то ікона з Руської Лозової демонструє 
актуальні для свого часу стилістичні та іконогра-
фічні варіації. До нової деталі іконографії в іко-
ні зі Співаківки належить зображення сосуда та 
рушника для омовіння ніг. Ця деталь композиції 
широко розповсюджується в українських іконах 
Св. Трійці саме XVIII ст. На іконі з Троїцької над-
брамної церкви Києво-Печерського монастиря 
на передньому плані зображений Авраам, який 
саме збирається омити ноги своїм Гостям. Ікона 
з Руської Лозової і характерним прикладом живо-
го розвитку традиції, коли майстер, знайомий із 
нещодавно створеними зразками, не йде шляхом 
копіювання, а створює новий образ, відбираючи 
найкращі, на його думку, деталі та трактування. 

4. Ікона з Руської Лозової є пам’яткою, яка демонструє 
поширення стилю рококо на Слобожанщині в 30-
ті рр. XVIII ст., що відкриває перспективу подаль-
ших досліджень щодо розповсюдження європей-
ських стилів у різних регіонах України.

збірник наукових праць. Доля музейних зібрань. Ч. 2 / 
Національний Києво-Печерський іст.-культ. заповідник ; 
ред. рада : В. М. Колпакова (відп. ред.) та ін. — К. : Фенікс, 
2007. — С. 81–91.

5. Пляшко Л. Сорочинський іконостас. Ознаки стилю Рококо : 
Мистецтвознав. розвідка [Teкст] / Л. А. Пляшко. — К. : 
Українознав., 2001. — 120 c. — (Б-ка журн. «Пам’ятки 
України» ; Кн. 35).

6. Таранушенко С. А. Іконостаси Слобідської України 
[Teкст] / С. Таранушенко. — Х. : ХПММС, 2011. — С. 127. 

7. Филарет (Гумилевский), арх. Историко-статистическое 
описание Харьковской епархии [Teкст] : в 3-х т. / 
архиепископ Филарет (Гумилевский). — Х. : Райдер, 
2004. — Т. 1. — 328 с.

8. Филарет (Гумилевский), арх. Историко-статистическое 
описание Харьковской епархии [Teкст] : в 3-х т. / 
архиепископ Филарет (Гумилевский). — Х. : Факт, 2005. — 
Т. 2. — 432 с.

9. Хождение игумена Даниила [Електронний ресурс] / Под-
готовка текста, перевод и комментарии Г. М. Прохорова // 
Электронные публикации Института русской литературы 
(Пушкинского Дома) РАН : веб-портал. — Електронні 
дані : [Библиотека литературы Древней Руси / РАН. ИРЛИ ; 
под ред. Д. С. Лихачева и др. — СПб. : Наука, 1997. — 
Т. 4 : XII век. — 687 с.]. — Режим доступу : http://lib.
pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4934 — вільний (дата 
звернення : 24.03.2017). — Назва з екрана.

10. Щелков К. П. Историческая хронология Харьковской 
губернии [Teкст] / К. П. Щелков. — Х. : Университетская 
типография, 1882. — 365 с.

References:

1. Redin, E. K. (Comp.). (1902). Albom vyistavki dvenadtsatogo 
arheologicheskogo s’ezda v Kharkove 1902 g. [Album of the 
Exhibition of the Twelfth Archaeological Congress in Khar-
kov]. Kharkov. (In Russian).

2. Dorofienko, I., Milyaeva, L. & Rutkovska, O. (2010). 
Sorochinskiy Ikonostas [The Sorochynsky Iconostasis]. Kyiv : 
Rodovid. (In Ukrainian, in English).

3. Kondratyuk, A. (2007, October 29–30). Ikonostas Troyits'koyi 
nadbramnoyi tserkvy Kyyevo-Pechers’koyi lavry : problemy 
doslidzhennya, dosvid katalohizatsiyi [Iconostasis of the 
Trinity Gate Church of the Kyiv-Pechersk Lavra : problems of 
research, the experience of cataloging]. In Proceedings Volinska 
Ikona : doslidzhennya ta restavratsiya : XIV mizhnarodna 
naukova konferentsiya (m. Lutsk,) — XIV International Sci-
enti c Conference in Lutsk, (pp. 48–53). Lutsk : VKM, MVI. 
(In Ukrainian).

4. Kondratyuk, A. Yu. (2007). Ikonostas Troyitskoyi nadbramnoyi 
tserkvi Kievo-Pecherskoyi lavri : dosvId katalogIzatsiyi 
[Iconostasis of the Trinity Baptismal Church of the Kyiv-
Pechersk Lavra : the experience of cataloging]. In Mogilyanski 
chitannya 2006 roku — Mogilyansky readings 2006. (Part 2, 
pp. 81–91). Kyiv : Feniks. (In Ukrainian).

5. Plyashko, L. (2001). Sorochinskiy Ikonostas. Oznaki stylyu 
rokoko [The Sorochynsky Iconostasis. Rococo’s Signs of Art]. 
Kyiv : Ukrayinoznavstvo. (In Ukrainian).

6. Taranushenko, S. A. (2011). Ikonostasy Slobidskoyi Ukrayiny 
[Iconostasis of Sloboda Ukraine]. Kharkiv : KhPMMS. (In 
Ukrainian).

7. Filaret (Gumilevsky). (2004). Istoriko-statisticheskoye 
opisaniye Khar’kovskoy yeparkhii [Historical and Statistical 
Description of the Kharkov Diocese]. (Vol. 1). Kharkov : 
Rayder. (In Russian).

8. Filaret (Gumilevsky). (2004). Istoriko-statisticheskoye 
opisaniye Khar’kovskoy yeparkhii [Historical and Statistical 
Description of the Kharkov Diocese]. (Vol. 2). Kharkov : Fakt, 
2005. (In Russian).

9. Prokhorov, G. M. (Prep. of the text, trans. & comments). 
(1997). Khozhdeniye igumena Daniila [The Walking of Igumen 
Daniel]. In Biblioteka literatury Drevney Rusi — Library 
Literature of Ancient Rus (D. S. Likhachev, L. A. Dmitriyev, 
A. A. Alekseyev & N. V. Ponyrko, eds). (Vol. 4). St. Petersburg : 
Nauka. Retrieved from http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.
aspx?tabid=4934. (In Russian).

10. Schelkov, K. P. (1882). Istoricheskaya hronologiya Harkovskoy 
gubernii [Historical Chronology of the Kharkov Governorate]. 
Kharkov : Universitetskaya tipogra ya. (In Russian).


