
Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип 36, том 1, 202160

Мистецтвознавство

УДК 7.03 «18»
DOI https://doi.org/10.24919/2308-4863/36-1-8

Гу Сінчень,
orcid.org/0000-0003-2904-6814

аспірант кафедри теорії та історії мистецтв
Харківської державної академії дизайну і мистецтв

(Харків, Україна) 378929235@qq.com

В’ячеслав ШУЛІКА,
orcid.org/0000-0003-1997-7033

кандидат мистецтвознавства, доцент,
доцент кафедри реставрації та експертизи творів мистецтва

Харківської державної академії дизайну і мистецтв
(Харків, Україна) shulikavv@ukr.net

ЕВОЛЮЦІЯ ПОГЛЯДІВ НА ТРАДИЦІЙНИЙ ЖИВОПИС КИТАЮ 
ЄВРОПЕЙСЬКИХ МИСТЕЦТВОЗНАВЦІВ-СИНОЛОГІВ 

У ПЕРШІЙ ПОЛОВИНІ ХІХ СТОЛІТТЯ

На початку ХІХ ст. європейські дослідники китайського мистецтва робили свої висновки на основі вражень 
місіонерів-єзуїтів та інших авторів XVI – XVIII століть. Ці несистематизовані свідчення презентували Китай 
та китайське мистецтво переважно з негативного боку, а саме як поганську, варварську культуру, яка потре-
бувала релігійного натхнення. Єдиним безперечним досягненням китайських майстрів вважалися кераміка та 
лакова мініатюра, витвори декоративного мистецтва. На початку ХІХ століття найбільш авторитетним 
висновком про мистецтво Китаю були свідчення художника Д. Герардіні, який наприкінці XVII століття працю-
вав декілька років у Китаї. Д. Герардіні надав китайському мистецтву безапеляційно негативну оцінку.

Висновок Д. Герардіні значно вплинув на сприйняття китайського мистецтва авторів перших десятиліть 
ХІХ століття, таких як Д. Барроу, К. де Гінь, С. Потоцький. Однак дослідники намагалися знайти в китай-
ському живописі привабливі риси. Так, Д. Барроу захоплювався зображеннями птахів та квітів, а К. де Гінь 
дійшов важливого висновку, що китайські майстри не можуть малювати як європейці, тому що сприймають 
зображення тіней в європейському живописі як брудні плями. С. Потоцький сформулював теорію про несинхрон-
ний розвиток мистецтва Сходу та Заходу. В першій половині ХІХ століття висновки про китайський живопис 
базувались переважно на враженнях від творів так званого експортного мистецтва, яке опосередковано стосу-
валось класичного мистецтва Китаю. Про це говорять публікації С. Потоцького, Ж. де Ла Гарпа, Е. Делеклюза. 
Дослідження китайського мистецтва були поставлені на новий рівень завдяки розвідці Е. Делеклюза (1839 рік), 
який першим поставив під сумнів відповідність експортного мистецтва Китаю та як художник і дослідник про-
аналізував технологічну сторону мистецького процесу китайського живописця.

Ключові слова: синологія, колекція, китайський живопис, експортне мистецтво.

Gu Хingchen,
orcid.org/0000-0003-2904-6814

Graduate Student at the Department of Theory and History of Arts
Kharkiv State Academy of Design and Arts

(Kharkiv, Ukraine) 378929235@qq.com

Viacheslav SHULIKA,
orcid.org/0000-0003-1997-7033

Candidate of Art History, Associate Professor,
Associate Professor at the Department of Restoration and Examination of Works of Art

Kharkiv State Academy of Design and Arts
(Kharkiv, Ukraine) shulikavv@ukr.net

EVOLUTION OF VIEWS ON TRADITIONAL PAINTING OF CHINA BY EUROPEAN 
ARTISTS-SINOLOGISTS IN THE FIRST HALF OF THE NINETEENTH CENTURY

At the beginning of the XIX century, European researchers of Chinese art made their conclusions based on the 
impressions of Jesuit missionaries and other authors of the XVI – XVIII centuries. These systemless testimonies represented 



61ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

Гу Сiнчень, Шулiка В. Еволюцiя поглядiв на традицiйний живопис Китаю...

China and Chinese art from a negative side mostly, as a pagan, barbaric culture that needed religious inspiration. 
Ceramics, lacquer miniatures and works of decorative art were considered to be the only apparent achievements of 
Chinese masters. At the beginning of the XIX century, the most authoritative conclusion about Chinese art was the 
testimony of the artist G. Gherardini, who worked several years in China at the end of the XVII century. G. Gherardini 
gave Chinese art an unequivocally negative evaluation. G. Gherardini’s conclusion influenced significantly the perception 
of Chinese art by the authors of the first decades of the XIX century, such as J. Barrow, C. de Guignes, S. Potockiy.

Nevertheless, researchers tried to find attractive features in Chinese painting. J. Barrow was fascinated by images of 
birds and flowers, and C. de Guignes came to an important inference that Chinese masters could not paint like Europeans, 
because they perceived the image of shadows in European painting as dirty spots. S. Potockiy formulated the theory of 
asynchronous development of East and West art. In the 1st half of the XIX century, conclusions about Chinese painting 
were mainly based on impressions from so-called export art, which was indirectly related to classical Chinese art. This is 
evidenced by the publications of S. Potockiy, J. de La Harpe, and E. Delecluze. The study of Chinese art was taken to a 
new level thanks to the research of E. Delecluze (1839), who was the first to question the relevance of Chinese export art. 
As an artist and researcher, he analyzed the technological side of the Chinese art process.

Key words: sinology, collection, Chinese painting, export art.

Постановка проблеми. Відомості про тради-
ційне мистецтво Китаю до середини XIX століття 
передавались через єзуїтські місії. Європейські 
автори публікацій про китайське мистецтво, які 
ніколи не були в Китаї, у своїх розвідках поклада-
лись переважно на єзуїтських авторів та на об’єкти 
китайського експортного мистецтва (Кopania, 
2017: 97), яке помилково вважалось традиційним 
мистецтвом Китаю. Несистематизовані дані про 
китайське мистецтво, які надходили до Європи у 
XVI – XVIII століттях, подавались або в ідеалізо-
ваному вигляді (загадкова, екзотична країна), або 
гранично демонізовані (образ поганського сус-
пільства, який потребував релігійного натхнення) 
(Eno, 2011: 1). До кінця XIX століття твори китай-
ського мистецтва взагалі не обговорювались у 
Європі в контексті мистецтва (Кopania, 2017: 96). 
Величезна географічна та культурна відстань при-
вела європейських дослідників до висновку, що 
китайський живопис можна розглядати тільки як 
декоративне мистецтво. Враження європейців від 
образотворчого мистецтва Китаю було сумішшю 
захоплення, коли характеристики відповідали 
очікуванням, і презирства, коли це було не так. 
Нездатність оцінювати китайський живопис окрім 
як через європейські культурні та естетичні стан-
дарти, відсутність транскультурної об’єктивності 
характеризували європейський менталітет XVII та 
XVIII століть (Lynn, 2016). У ХІХ столітті, як і в 
попередні століття, актуальними залишались нега-
тивні оцінки китайського мистецтва художника 
Д. Герардіні (кінець XVII століття) (Gherardini, 
1700). Нерозуміння законів передачі простору в 
системі китайського мистецтва привело до висно-
вків, що китайські майстри не знають ані перспек-
тиви, ані світлотіньового моделювання форми. Тим 
часом у китайській образотворчій системі вели-
чезну роль відігравали порожній простір, «розсі-
яна перспектива», теорія так званих трьох далей 
(Фишман, 2003: 451). Однак протягом ХІХ століття  

відбувався поступовий перехід від презирливого 
заперечення китайського мистецтва до виправ-
дання методів його образотворчої системи та заці-
кавлення технічною складовою частиною. Вже 
в перші десятиліття ХІХ століття європейські 
дослідники намагалися встановити джерела фор-
мування іншої для Європи образотворчої системи, 
визнаючи її поважний вік.

Аналіз досліджень. Серед останніх публіка-
цій, дотичних до теми дослідження, слід зазначити 
роботи К. Гайл, Р. Лін та І. Копанія. Так, сучасна 
дослідниця К. Гайл присвятила свою роботу 
(Guile, 2013) аналізу досліджень С. Потоцького, 
першого польського дослідника історії мистецтва 
та синолога, розглянувши його діяльність через 
політичні події та польський патріотичний рух 
кінця XVIII століття.

Канадський синолог, професор Р. Лін у своїй 
публікації (Lynn, 2016) проаналізував джерела 
несприйняття китайського мистецтва європей-
ськими авторами, зробив важливе зауваження, 
що, попри географічну відстань та культурну від-
мінність, європейська та китайська сторони деба-
тів раннього Нового часу про те, що таке образот-
ворче мистецтво, виходять з однакових передумов 
і доходять аналогічних висновків.

Фахівець у галузі візуальної культури Азії та 
Європи XVIII – XIX століть І. Копанія у своїй статті 
(Kopania, 2017) зробила цікаву розвідку щодо між-
культурних взаємин між Китаєм та Європою 
XVIII – XIX століть. Матеріал, поданий автором 
публікації, має яскравий культурологічний та філо-
софський нахил. Позиція автора заснована на тому, 
як дихотомія гегелівського генезису динамічного 
Заходу й пасивного Сходу зумовила те, як видатні 
європейські та американські мистецтвознавці  
XX століття писали про китайське мистецтво.

Мета статті полягає у вивченні розвитку євро-
пейської мистецтвознавчої думки про китайський 
живопис у першій половині ХІХ століття.



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип 36, том 1, 202162

Мистецтвознавство

Виклад основного матеріалу. У публікаціях 
першого десятиліття ХІХ століття ще зберігалась 
однозначно негативна оцінка китайського мис-
тецтва. Так, у 1804 році в Лондоні була видана 
робота британського аристократа, вченого та 
мандрівника Д. Барроу (1764–1848 роки) «Подо-
рож Китаєм» (Barrow, 1804), де невелика час-
тина VI розділу була присвячена китайському 
живопису. Молодий аристократ служив два 
роки в місії посольства Великобританії в Китаї 
(1795–1797 роки). Робота Д. Барроу була засно-
вана на натурних спостереженнях та була видана 
в порівняно нетривалий термін після його повер-
нення на батьківщину. Як і багато його попередни-
ків, Д. Барроу в оцінках китайського мистецтва 
спирався на думку Д. Герардіні (Gherardini, 1700), 
який був обурений, як мало китайці «розуміли в 
образотворчому мистецтві» (Barrow, 1804: 325). 
Не дивно, що й сам Д. Барроу про китайський 
живопис писав переважно в негативному контек-
сті, подаючи його як жалюгідне явище, де худож-
ники не в змозі правильно передати форму пред-
метів, повітряну перспективу, зобразити світло й 
тінь, передати красиві відтінки природи (Barrow, 
1804: 323). Водночас Д. Барроу із захопленням 
говорив про здатність китайських художників 
зображати квіти, птахів і комах, відзначаючи, що 
європейські художники до такої майстерності не 
дійшли. «У Юйен-мін-Юйен (Yuen-min-yuen) я 
знайшов дві дуже великі пейзажні картини, які 
<…> були виконані на задовільному рівні, <…> в 
дрібних деталях без будь-яких сильних контрастів 
та тіней, <…> жодне з правил перспективи (в цих 
картинах) не спостерігається, а також (не має) нія-
ких спроб показати об’єкти на відстані» (Barrow, 
1804: 323, 327).

У 1808 році була оприлюднена робота фран-
цузького вченого К. де Гіня (1759–1845 роки) 
«Поїздка в Пекін» (Guignes, 1808). К. де Гінь був 
послом Франції в Китаї, володів китайською та 
мав можливість безпосередньо ознайомитися зі 
зразками китайського мистецтва. В оцінюванні 
китайського мистецтва К. де Гінь був згоден з 
Д. Барроу: незнання повітряної перспективи, про-
порцій людського тіла, відсутність світлотіньо-
вого моделювання форми. Однак автор згадав, 
що китайські художники, спілкуючись з європей-
цями, отримали від них деякі уявлення про мис-
тецтво живопису (Guignes, 1808: 237). Водночас  
К. де Гінь зробив важливе спостереження, яке сто-
сувалось китайського сприйняття європейської 
образотворчої системи: «Китайці не люблять тіні 
<...>, тому вони не схвалюють наші картини та 
сприймають зображення тіней як плями». Окрім 

того, К. де Гінь був одним з перших, хто звернув 
увагу на ієрархічність образів. «Імператор <…> 
не може бути представлений як звичайна людина, 
навіть якщо він знаходиться на дальньому плані, 
його голова повинна домінувати над усіма при-
сутніми; з чого можна зробити висновок про те, 
що китайці ніколи не стануть майстерними рису-
вальниками» (Guignes, 1808: 238).

У першій половині ХІХ століття європейська 
синологія розширює свою географію. У 1815 році у 
Варшаві було оприлюднено дослідження «Про ста-
ровинне мистецтво» (Potockiey, 1815) польського 
політика, колекціонера та публіциста С. Потоць-
кого (1755–1821 роки). IV розділ роботи був при-
свячений Китаю і китайському мистецтву і сягав 
75 сторінок. Загалом С. Потоцький поділяв думку 
К. де Гіня і Д. Барроу. Він писав про відсутність 
перспективи, світлотіньового моделювання форми 
й захоплювався зображеннями квітів (Guile, 2013; 
Kopania, 2017: 105). С. Потоцький не був у Китаї, 
а його оцінка ґрунтувалася на кантонських карти-
нах та акварелях, які китайські художники писали 
на експорт. Ці твори були зібрані в його колек-
ції. С. Потоцький не мав уявлення про «високе» 
китайське мистецтво, але у своїй роботі він навів 
цікаву цитату шотландського архітектора В. Чейм-
берса (1723–1796 роки), який писав, що китайці 
тримають старовинні пейзажі, які, «як правило, 
намальовані на білому папері китайськими чор-
нилами», у великому шануванні. Протиставляючи 
різні образотворчі системи, С. Потоцький висло-
вив цікаву думку про те, що на Сході мистецтво 
ніколи не просувалось далі певної точки. Тоді як 
західне мистецтво прагне досконалості, східне, 
зупинившись у якийсь момент, нерухомо стоїть на 
місці, залишається таким, як і тисячі років тому, 
тобто західна і східна культури не розвивалися 
одночасно. «Не можна заперечувати, що Схід був 
першим у мистецтві <...>. З найдавніших часів 
наука і мудрість Сходу були добре відомі. Насе-
лення там потужно розквітло, коли Європа була 
покрита лісами та під їх тінями годувала своїх 
жителів горіхами та жолудями, тому неможливо 
не визнати, що на Сході люди першими ство-
рили зразки мистецтва для наслідування» (Guile, 
2013: 19). Ця точка зору перегукувалася з дум-
кою Вольтера. Згідно з С. Потоцьким, мистецтво 
Китаю досягло точки застою та з часом не зміни-
лось. Він розглядав цю тезу як загальну для всього 
мистецтва Сходу, доказ відсутності прогресу в 
мистецтві, яке він вважав особливістю у східних 
народів. Для С. Потоцького це був ключ до проти-
ставлення мистецтва Сходу й Заходу. Цікаво, що 
С. Потоцький вважав технологію покриття пред-



63ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

метів лаком формою живопису, а фарфор розгля-
дав і як мистецтво різьблення, і як живопис.

У 1825 році була опублікована робота 
французького письменника Ж. де Ла Гарпа 
(1739–1803 роки) «Збірник загальної історії подо-
рожей» (La Harpe, 1825), в якій автор зазначав, 
що китайські художники досягають великих успі-
хів в образотворчому мистецтві, хоча вони й не 
довели його до європейського ступеня доскона-
лості, слабкі в зображенні квітів, птахів і дерев, 
тим більше, в зображенні людських фігур, не 
розуміють «мистецтва тіней», тому захоплюються 
європейськими картинами. Проте, на думку Ж. де 
Ла Гарпа, китайські художники стали дуже вда-
лими митцями після вивчення живопису в Манілі 
або Макао, а роботи, які були виконані в Манілі 
завдяки мистецтву індусів, викликали подив в 
Європі (La Harpe, 1825: 63–64).

Слід зазначити важливу деталь. У першій 
половині ХІХ століття обговорення китайського 
мистецтва поступово переміщується в бік техно-
логії, оскільки китайський живопис ставив задачу, 
з одного боку, передачі натури, а з іншого боку, 
масового виробництва, запозичення та одночасно 
оригінальності. Там, де слідування природі слугу-
вало основою для європейського мистецтва, виго-
товлення копій характеризувало китайське мисте-
цтво (Guile, 2013: 21).

Першим, хто приділив особливу увагу ана-
лізу художніх матеріалів та технології китай-
ського живопису, поставив дослідження китай-
ської образотворчої системи на новий рівень, 
став французький художник і критик Е. Делеклюз 
(1781–1863 роки), який у 1839 році в журналі “Revue 
française” оприлюднив невелику статтю «Май-
стерня китайського живописця» (Delécluze, 1839).  
Зацікавлення автора технологією живопису було 
цілком обґрунтованим. Е. Делеклюз був учнем 
Ж. Л. Давіда, одного з останніх великих представ-
ників європейського живопису, який використову-
вав у своїй роботі класичний тришаровий метод. 
Е. Делеклюз як митець не міг пройти повз питань 
технологічної сторони мистецтва. Порівняно з 
іншими мистецтвознавцями-синологами свого 
часу, які не були художниками та були некомпе-
тентні в технічній стороні питання й не розуміли 
його важливості, Е. Делеклюз поставив реміс-
ничий бік образотворчого мистецтва на перше 
місце. В основу його аналізу була покладена 
робота британського лікаря Ч. Даунінга (Downing, 
1838), який, працюючи хірургом, побував в Китаї 
у 1830-х роках. Робота Ч. Даунінга була присвя-
чена різним аспектам життя Китаю, включаючи 
образотворче мистецтво, та була опублікована в 

Лондоні у 1838 році. Е. Делеклюз у своїй роботі 
процитував повний текст опису майстерні та 
роботи китайського художника з Макао – Ламкуа, 
наведений Ч. Даунінгом, додавши свій коментар. 
Слід зазначити, що Ч. Даунінг, який не був фахів-
цем в образотворчому мистецтві, навів дійсно 
дуже важливі спостереження, які стосувались як 
художніх матеріалів, так і технічних особливос-
тей китайських художників.

Ламкуа – кантонський художник, представник 
династії живописців, майстрів експортного мис-
тецтва, який умів поєднувати традиційні китай-
ські техніки з європейським олійним живописом, 
який він освоїв завдяки британському художнику 
Д. Чіннері. Ч. Даунінг, описуючи майстерню Лам-
куа, звернув увагу на традиційні матеріали китай-
ського живопису, такі як туш, папір, пензлі. Осо-
бливу увагу Ч. Даунінг приділив правилам вибору 
матеріалів. Так, туш повинна була мати специфіч-
ний запах, який би підтверджував її якість, мати 
характерний блиск на зламі. Китайські художники 
під час роботи підігрівали туш та задублювали її 
квасцями до шести разів. Такі операції з тушшю 
свідчили про те, що в складі в’язева міг викорис-
товуватися клей тваринного походження, який без 
нагрівання не розчиняється у воді та стає нероз-
чинним після оброблення його квасцями. Не менш 
цікавими були критерії вибору рисового паперу 
та усунення його дефектів, опис типів пензлів 
(деякі пензлі виготовляли з щурячих вібрисів). 
Окрім того, Ч. Даунінг вказав на цеховий принцип 
роботи кантонської художньої майстерні; описав 
технічні прийоми роботи пензлем, коли майстер 
одночасно працював двома пензлями різного роз-
міру, тримаючи їх в одній руці; вказав на викорис-
тання ефекту напівпрозорого паперу, коли худож-
ник наносив фарби одночасно на обидві сторони 
аркуша, в результаті чого частина деталей зобра-
ження виявлялась на лицьовій стороні, частина 
просвічувалась через товщу аркуша (Delécluze, 
1839: 275–279). Цінність роботи Е. Делеклюза 
полягала в тому, що він проаналізував прочитане 
та зв’язав отриману інформацію зі своїми спо-
стереженнями від роботи з оригінальними китай-
ськими малюнками, які зберігались у паризькій 
бібліотеці. Е. Делеклюз писав, що протягом дов-
гого часу, порівнюючи китайські картини, нама-
гався зрозуміти принципи, за якими вони були 
створені (Delécluze, 1839: 280). Ламкуа завдяки 
експорту кантонського живопису в Європу набув 
широкої популярності, і Паризька бібліотека при-
дбала кілька ілюстрованих альбомів, виконаних 
у його майстерні (Delécluze, 1839: 280). Е. Деле-
клюз, аналізуючи його роботи, дійшов висновку, 

Гу Сiнчень, Шулiка В. Еволюцiя поглядiв на традицiйний живопис Китаю...



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип 36, том 1, 202164

Мистецтвознавство

що порівняно з ранніми зразками китайського 
мистецтва в роботах Ламкуа з’явилися півтони 
(ймовірно, під впливом його викладача) та гарне 
кольорове рішення.

Важливою складовою частиною роботи 
Е. Делеклюза стало дослідження письмових 
джерел та зразків. У цьому питанні Е. Деле-
клюзу посприяв відомий французький сино-
лог С. Жюльєн (1797–1873 роки), який був 
зберігачем Паризької бібліотеки. С. Жюльєн 
познайомив Е. Делеклюза з китайським трактатом  
XVII століття, зробивши його переклад. У своїй 
статті Е. Делеклюз подав структуру трактату: 
перша частина «Традиції мистецтва живопису» 
(Hoa-Tchouen) складалася з п’яти книг. Видання 
супроводжувалось ілюстраціями, вперше виграві-
юваними у 1681 році. Таблиця мала п’ять таких 
зошитів: Liv. I, Дослідження живопису, Підго-
товка та використання фарб; Liv. II, Дерева, з 
пояснювальними записками: Сувої; Старі дерева; 
Дерева, які прикрашені листям, роботи різних 
художників; Групи дерев; Сосни і ялини; Верби; 
Бананові дерева, Bignonia-tomentara, бамбук, оче-
рет; Liv. III, Камені; Гори; Гірські вершини різної 
форми у різних художників; Скелі посеред водних 
течій, круті скелі; джерела, водоспади, природні 
мости посеред гір; води, хмари, хвилі; Liv. IV, 
Перспективні персонажі; персонажі середнього 
розміру і в різних співвідносинах; малогабаритні 
персонажі; птахи; стіни й будинки; двері; міські 
стіни, мости; храми, пагоди, вежі, човни, начиння 
з моделями; Liv. V, Сувої, віяла. Друга частина 
«Традиції живопису або мистецтво живопису» 
(“Hoa-Tchouen-eul-tsi”) була надрукована в Нан-
кіні того ж року, складалася з восьми зошитів, 
на початку фронтиспісу мала напис «Складено 
за мотивами найвідоміших художників імперії». 
В ній представлені тільки моделі дерев, рос-
лин і фруктів, які намальовані з максимальною 
точністю, деякі виконані в кольорі. Е. Делеклюз 
навів переклад окремих написів під зображен-
нями: «Людина йде повільно, роздумуючи над 
віршами»; «Чоловік збирає квітки хризантеми»; 
«Людина, що гравіює черв’яків на схилі гори»; 
«Молода людина, яка випадково зустрічає ста-
рого, і який, поговоривши з ним, залишає його без 
надії побачити його знову»; «Людина, що лежить 
на спині та читає Книгу гір і морів»; «Чоловік 
несе згорток» (Delécluze, 1839: 281).

Резюмуючи побачене й прочитане, Е. Деле-
клюз дійшов важливого висновку, що малюнки 
в трактаті перевершують всі ті китайські зобра-
ження, які автор бачив раніше. «Рослини, дерева, 
скелі й водоспади посеред гір передані правдиво 

і намальовані з дивною дотепністю. Природа 
гірських порід передана з точністю, що задо-
вольняє навіть геолога, і в зображенні водоспа-
дів, які зазвичай, укладені в групи гір, різниця 
в площинах, перспектива руху води на плоских 
ділянках, а також зменшення дерев згідно з їх 
віддалення, всі ці природні особливості пере-
дані майстерно <...>. Зображення дерев мають не 
менше значення. Основні різновиди (дерев) пока-
зані окремо, <...> спочатку стовбури, <...> потім 
дерева, які вкриті листям. Таким же чином зобра-
жені квіти, будинки, пагоди й міста, з використан-
ням того ж методу» (Delécluze, 1839: 282). Аналі-
зуючи альбом, Е. Делеклюз дійшов висновку, що 
трактат мав на меті навчання навичкам роботи з 
пейзажем, найдетальніше показані рослини, гори 
й архітектура, зображенню людей і тварин при-
ділено менше уваги, і вони передані не так май-
стерно (Delécluze, 1839: 282).

Найбільш важливим для свого часу стало пози-
тивне й навіть захоплене сприйняття китайського 
живопису європейським художником. Е. Делеклюз 
акцентував увагу на тому, що критика китайських 
митців за незнання законів перспективи перебіль-
шена: «Я не знаю, чи є в Китаї трактати з оптики, 
але я впевнений, що художники цієї країни не 
знають, як науково застосовувати їх (правила пер-
спективи) у своїх композиціях. Однак це неправда, 
<...> що китайські художники не відчувають ско-
рочення об’єктів і польоту ліній в міру їх відда-
лення від ока; бо на всіх їх картинах ці явища пока-
зані, а іноді, <...> ми виявляємо, що вони передані 
з великою делікатністю. <...> В записнику, який 
містить моделі персонажів, тварин і будинків, всі 
об’єкти послідовно представлені в менших розмі-
рах в міру віддалення від зору того, хто дивиться, 
художник подбав про те, щоб розміщувати велике 
на краю зображення і завжди зображати вище та 
ближче до горизонту ті, які знаходяться далі, отже, 
повинні здаватися меншими. Наука не має нічого 
спільного з цією роботою; але почуття перспек-
тиви, що розглядається як мистецтво, присутнє 
тією мірою, що і в роботах великих майстрів ста-
рих шкіл Німеччини та Італії до XVI століття» 
(Delécluze, 1839: 282–283). Отже, Е. Делеклюз 
поставив творчість традиційних майстрів Китаю 
нарівні з майстрами європейської готики та рене-
сансу, знаходячи співзвучні прийоми в передачі 
простору в середньовічному та ренесансному 
мистецтві Європи. Таке порівняння поставило 
дослідження китайського мистецтва на принци-
пово новий рівень, де європейський і китайський 
живопис вже не протиставлявся, а виявляв подібні 
риси на різних історичних етапах. Відповідаючи  



65ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

на зневажливі висловлювання сучасників на 
адресу китайського живопису та занадто високу 
оцінку європейського живопису, Е. Делеклюз як 
художник зауважував, що «на наших виставках в 
Луврі ми часто бачимо картини, які з точки зору 
перспективи не сильніше китайських». Європей-
ський снобізм та критику китайської системи 
передачі простору Е. Делеклюз пояснював непро-
фесіоналізмом у питаннях мистецтва більшості 
європейських авторів, що відповідало дійсності. 
Критика китайської системи передачі простору 
стосувалась відсутності повітряної перспек-
тиви, тому що наявність лінійної перспективи 
Е. Делеклюз наочно продемонстрував. На про-
тивагу європейським авторам, які критикували 
в китайському живописі відсутність світлотіньо-
вого моделювання форми та тіней, що падають, 
Е. Делеклюз, зазначав, що «ніщо абсолютно не 
доводить, що для задоволення духу і радості очей 
необхідно створювати картини, які перевантажені 
півтонами та чорними тінями, створені Карраччі 
та його наслідувачами, Караваджо, Сурбараном, 
Ріберою та іншими. Щодо мене, якби нам дове-
лось вибирати між цими двома протилежними 
системами, я б без вагань прийняв сторону китай-
ців, які мають тенденцію до поліпшення (образу), 
тоді як позиція студентів Карраччі руйнівна для 
мистецтва» (Delécluze, 1839: 283). Відсутність 
тіней (як і повітряної перспективи) було присутнє 
також у великих європейських майстрів, таких як 
Джотто, Фра Анджеліко, Гольбейн. Е. Делеклюз 
дійшов ще одного важливого висновку: «мене не 
дивує, що китайці малюють, не зображуючи тіні, 
оскільки всі школи живопису, коли вони народжу-
ються, спочатку проходили цей шлях» (Delécluze, 

1839: 284). У висновку Е. Делеклюз, порівнюючи 
трактат XVII століття та роботи Ламкуа, констату-
вав деградацію пізнього китайського мистецтва.

Висновки. Було виявлено, що на початку  
ХІХ століття дослідження китайського живо-
пису відбувались під впливом негативних оцінок 
китайської культури авторів XVI – XVIII століть, 
особливо висновків Д. Герардіні.

Висновки щодо якості та рівня китайського 
живопису були зроблені зі зразків так званого екс-
портного мистецтва, яке лише опосередковано 
стосувалось традиційного мистецтва Китаю.

Було встановлено, що протягом першої поло-
вини ХІХ століття відбувалась поступова зміна 
сприйняття китайського мистецтва в Європі. Так, 
Д. Барроу, К. де Гінь, С. Потоцький та Ж. де Ла 
Гарп, перебуваючи під впливом авторів попере-
дніх століть, надали загалом негативну оцінку 
китайському живопису (орієнтуючись переважно 
на твори експортного мистецтва), але поставили 
важливі питання різного сприйняття форми в 
китайській та європейській образотворчій системі 
(К. де Гінь), несинхронності розвитку мистецтва 
на Сході та Заході (С. Потоцький).

В другій чверті ХІХ століття поступово змі-
нюється погляд на мистецтво Китаю, автори 
досліджень підняли низку важливих питань щодо 
особливостей мистецької мови та ієрархічності 
зображень (К. де Гінь, Е. Делеклюз), вперше 
технологічної сторони мистецтва (Е. Делеклюз). 
Е. Делеклюз поставив під сумнів відповідність 
китайського експортного мистецтва традицій-
ному мистецтву Китаю та поставив старовин-
ний китайський живопис в один ряд із роботами 
видатних європейських митців доби Ренесансу.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Фишман О. Китай в Европе: миф и реальность (XIII – XVIII вв.) / отв. ред. И. Алимов. Санкт-Петербург : 

Петербургское востоковедение, 2003. 544 с.
2.	 Barrow J. Travels in China, containing descriptions, observations, and comparisons, made and collected in the course 

of a short residence at the imperial palace of Yuen-Min-Yuen, and on a subsequent journey through the country from Pekin to 
Canton. London : T. Cadell and W. Davies, 1804. 632 p.

3.	 Delécluze E.-J. Atelier d’un peintre chinois. Revue Française. 1839. T. 10. P. 272–285.
4.	 Downing C. Toogood. The Fan-Qui in China in 1836-7. Vol. 1-3. London : H. Colburn, 1838. 327 p.
5.	 Eno R. Western Sinology and Field Journals. Resources on Traditional China Translations and Course Materials : 

Handbook of Reference Works in Traditional Chinese Studies. 2011. № 1. 27 p. URL: https://scholarworks.iu.edu/dspace/
bitstream/handle/2022/23489/Handbook-Index.pdf?sequence=2&isAllowed=yhttps://chinatxt.sitehost.iu.edu/Resources.
html (дата звернення: 30.10.2020).

6.	 Gherardini G. B. Relation du Voyage fait a la Chine sur le Vaisseau l’Amphitrite, en l’annee 1698. Paris : Nicolas 
Pepie, 1700. 94 p.

7.	 Guignes C.-L.-J de. Voyages à Péking, Manille et l’île de France faits dans l’intervalle des années 1784 à 1801.  
Vol. II. Paris : De l’imprimerie Impériale, 1808. 488 p.

8.	 Guile C. C. Winckelmann in Poland: An Eighteenth-Century Response to the “History of the Art of Antiquity”. Journal 
of Art Historiography. № 9. Birmingham : The University of Birmingham, 2013. P. 1–24.

9.	 Kopania I. Skillful imitators and excellent craftsmen. European Opinions on Chinese Art and the Image of China in 
Europe from the 17 to the 19 c. Kultura–Historia–Globalizacja. № 22. Wrocław : Uniwersytet Wrocławski, 2017. P. 93–112.

10.	 La Harpe J.-F. Abrégé de l’Histoire générale des voyages. Seconde partie: l’Asie. Paris : Ménard et Desenne, 1825. 418 p.

Гу Сiнчень, Шулiка В. Еволюцiя поглядiв на традицiйний живопис Китаю...



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип 36, том 1, 202166

Мистецтвознавство

11.	 Lynn R. J. The reception of European art in China and Chinese artin Europe from the late sixteenth through the 
eighteenth century. International Communication of Chinese Culture. Volume 4. Issue 4. New York : Springer Berlin 
Heidelberg, 2016. P. 443–456.

12.	 Potockiey S. O sztuce u Dawnych, czyli Winkelman Polski, Stanisława Hrabi Potockiego. Warszawie : w Drukarni 
Xiezy Piarow Roku, 1815. 440 st.

REFERENCES
1.	 Fishman O. Kitay v Yevrope: mif i real’nost’ (XIII – XVIII vv.) / Otv. red. I. Alimov. [China in Europe: myth and 

reality (XIII – XVIII centuries)]. Sankt-Peterburg: Peterburgskoye vostokovedeniye, 2003. 544 p. [in Russian].
2.	 Barrow J. Travels in China, containing descriptions, observations, and comparisons, made and collected in the course 

of a short residence at the imperial palace of Yuen-Min-Yuen, and on a subsequent journey through the country from Pekin to 
Canton. London: T. Cadell and W. Davies, 1804. 632 p.

3.	 Delécluze E.-J. Atelier d’un peintre chinois [Workshop of a Chinese painter] / Revue Française. Tome 10. 1839. 
pp. 272–285 [in French].

4.	 Downing C. Toogood. The Fan-Qui in China in 1836-7 / Volume 1-3. London: H. Colburn. 1838. 327p.
5.	 Eno R. Western Sinology and Field Journals /Handbook of Reference Works in Traditional Chinese Studies / Resources 

on Traditional China Translations and Course Materials. 2011. 1 – 27 p. URL: https://scholarworks.iu.edu/dspace/bitstream/
handle/2022/23489/Handbook-Index.pdf?sequence=2&isAllowed=yhttps://chinatxt.sitehost.iu.edu/Resources.html (date of 
application: 30.10.2020).

6.	 Gherardini G. B. Relation du Voyage fait a la Chine sur le Vaisseau l’Amphitrite, en l’annee 1698 [Relation of the 
Voyage made to China on the Amphitrite Vessel, in the year 1698]. Paris: Nicolas Pepie, 1700. 94 p. [in French].

7.	 Guignes C.-L.-J de. Voyages à Péking, Manille et l’île de France faits dans l’intervalle des années 1784 à 1801 [Travels 
to Beijing, Manila and the Isle of France made between the years 1784 to 1801]. Vol. II. Paris: De l’imprimerie Impériale, 
1808. 488 p. [in French].

8.	 Guile C. C. Winckelmann in Poland: An Eighteenth-Century Response to the “History of the Art of Antiquity” / Journal 
of Art Historiography. № 9. Birmingham: The University of Birmingham, 2013. pp. 1–24.

9.	 Kopania I. Skillful imitators and excellent craftsmen. European Opinions on Chinese Art and the Image of China in 
Europe from the 17 to the 19 c. / Kultura–Historia–Globalizacja, № 22. Wrocław: Uniwersytet Wrocławski, 2017. pp. 93–112. 

10.	 La Harpe J.-F. Abrégé de l’Histoire générale des voyages. Seconde partie: l’Asie [Summary of the General History 
of Travel. Second part: Asia]. Paris: Ménard et Desenne, 1825. 418 p. [in French].

11.	 Lynn R. J. The reception of European art in China and Chinese artin Europe from the late sixteenth throughthe 
eighteenth century. International Communication of Chinese Culture, Volume 4, Issue 4. NY: Springer Berlin Heidelberg, 
2016. pp. 443–456.

12.	 Potockiey S. O sztuce u Dawnych, czyli Winkelman Polski, Stanisława Hrabi Potockiego [On art in Dawnych’s, that 
is, Winkelman of Poland, Stanisław Count Potocki]. Warszawie: w Drukarni Xiezy Piarow Roku, 1815. 440 st. [in Polish].


