
6

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

© Антоненкова Н. О., 2024

УДК 7.046.3:75.046
DOI https://doi.org/10.32782/uad.2024.3.1

Антоненкова Наталія Олександрівна
аспірантка кафедри реставрації та експертизи творів мистецтв  
Харківської державної академії дизайну і мистецтв
ORCID ІD: 0000-0002-6222-2616
Natantonenkova787@gmail.com

ХУДОЖНІ ТА ТЕХНІКО-ТЕХНОЛОГІЧНІ ОСОБЛИВОСТІ 
ІКОНОПИСУ СТАРОДУБЩИНИ

Дослідження присвячене аналізу особливостей іконопису старообрядців на території Стародубщини. 
Метою роботи є систематизація ключових чинників, що вплинули на формування унікального іконографіч-
ного стилю цього регіону. У процесі дослідження виявлено та описано специфічні художні та техніко-тех-
нологічні особливості стародубського іконопису. Виявлені риси включають поєднання різних сюжетів на 
одній іконі, що є характерною особливістю даного регіону. Розглянуто унікальні художні та техніко-тех-
нологічні особливості стародубського іконопису, які поєднують традиційні методи з інноваціями, такими 
як «проскрібка» по золоту та застосування кольорових лаків, насичених кольорів та специфічної техніки 
виконання, які відзначає його серед інших регіональних шкіл.

Встановлено, що стародубська іконописна школа характеризується еклектичністю стилю, поєднуючи 
православні традиції з елементами західноєвропейського бароко. Це проявляється у використанні прямої 
перспективи, реалістичного пейзажу та ордерної архітектури, що свідчить про культурні впливи, які роз-
вивалися в умовах ізоляції та міграцій. 

Визначено стилістичну різноманітність стародубського іконопису, яка включає три основні напрямки: 
«південний» з українськими впливами, «центральний» з центральноросійськими рисами і «північний» з еле-
ментами високого стилю «годуновського» періоду. Кожен з цих стилів має свої унікальні художні риси, які 
сприяли розвитку різних традицій сакрального живопису.

Також розглянуто іконографічні особливості, серед яких присутні традиційні та рідкісні образи, що 
демонструють як збереження, так і адаптацію релігійних традицій. Ці результати мають значення для 
фахівців у галузі мистецтвознавства, музеєзнавства та реставрації, оскільки вони сприяють глибшому 
розумінню культурних контекстів і процесів розвитку іконопису на території Стародубщини, а також 
його впливу на українське малярство і культуру загалом.

Ключові слова: Стародубщина, іконопис, художні особливості, мультикультурність.

Antonenkova Nataliia. ARTISTIC AND TECHNICAL-TECHNOLOGICAL FEATURES 
OF ICON PAINTSNG IN STARODUBSHCHYNA

The study focuses on analyzing the characteristics of the Old Believers’ iconography in the Starodub region. 
The aim of the work is to systematize the key factors that influenced on the formation of the unique iconographic 
style of this region. The research identifies and describes specific artistic and technical-technological features of 
the Starodub iconography. The identified characteristics include the combination of different scenes within a single 
icon, a distinctive feature of this region. The study examines unique artistic and technical-technological aspects of 
the Starodub iconography, which blend traditional methods with innovations such as “prospective” on gold and the 
use of colored lacquers, rich colors, and specific techniques that distinguish it from other regional schools.

It has been established that the Starodub iconographic school is characterized by an eclectic style that combines 
Orthodox traditions with elements of Western European Baroque. This is reflected in the use of direct perspective, 
realistic landscapes, and order architecture, indicating cultural influences developed under conditions of isolation 
and migration.

The stylistic diversity of Starodub iconography has been determined, encompassing three main directions: 
“southern” with Ukrainian influences, “central” with Central Russian traits, and “northern” with elements of 
the high style of “Godunov” period’s. Each of these styles has its unique artistic features, which contributed to the 
development of various traditions of sacred painting.

The iconographic features are also considered, including both traditional and rare images that demonstrate the 
preservation and adaptation of religious traditions. These results are significant for specialists in the art history, 
museology, and restoration, as they contribute to a deeper understanding of the cultural contexts and development 
processes of iconography in the Starodub region and its influence on Ukrainian painting and culture as a whole.

Key words: Starodubshchyna, iconography, artistic features, multiculturalism.



7

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

Вступ. В історії православного церковного 
мистецтва особливе місце посідає іконопис 
історичного регіону Стародубщини. Терито-
рія на стику сучасної Брянщини, Гомельщини 
та Чернігівщини, українськими істориками 
розглядається як українська етнічна терито-
рія, що ототожнюється з адміністративними 
кордонами земель, які входили до Стародуб-
ського полку Війська Запорізького та в історію 
православ’я увійшла як земля «чернігівських 
розкольницьких слобід», одна з найяскраві-
ших сторінок культури старообрядництва.

Наукове вивчення традицій іконопису 
у Стародуб’ї та Вєтці має давню історію. 
У ХІХ ст. про «розкольницькі слободи» 
писали дослідники Ф. Буслаєв, Д. Ровін-
ський, М. Лілєєв, протоієреї офіційної церкви 
І. Бухарєв і Т. Верховський. У XX та XXІ ст. 
стародубсько-вєтківською іконою займалися 
мистецтвознавці Г. Нечаєва, Т. Гребенюк, 
Р. Перехрестов, М. Чернов, Л. Корнюкова, 
О. Понаморевська, О. Травкіна та інші. 

Проте у сучасному мистецтвознавстві 
досі зберігається певна термінологічна неви-
значеність. Зокрема, часто використовується 
термін «вєтківська ікона» для позначення 
всього розмаїття пам’яток північного ста-
рообрядницького регіону, без урахування 
окремих районів або слобід. При цьому не 
враховується, що на території цих центрів 
існували окремі іконописні майстерні в різ-
них посадах та слободах, як у Вєтці, так і в 
Стародубі. Хоча деякі прийоми іконописців 
обох центрів були подібними через спільні 
витоки, між ними існували значні відмін-
ності, особливо стилістичні. 

Окрім цього серед мистецтвознавчо-істо-
ричних досліджень стародубського іконопису 
було не достатньо розглянуто техніко-техно-
логічний та художньо-стилістичні аспекти 
створення ікон даної школи. Все це усклад-
нює атрибуцію твору, а інколи призводить до 
помилок у визначенні належності його до того 
чи іншого регіону. Отже метою дослідження 
є визначення чітких характерних ознак ста-
родубського іконопису від інших подібних 
напрямків сакрального живопису.

Матеріали та методи. Методами дослі-
дження стали аналітичний та системний – для 

опрацювання мистецьких музейних і приват-
них колекцій та архівних джерел; компаратив-
ний – для встановлення взаємозв’язків між 
техніко-технологічними, сюжетними та іко-
нографічними особливостями досліджува-
них шкіл іконопису; метод мистецтвознав-
чого образно-стилістичного аналізу – для 
виявлення характерних особливостей твор-
чої манери стародубського іконопису, його 
основних принципів та еволюції; індуктив-
ний – для узагальнення результатів аналізу 
та формування висновків щодо стилістичних 
тенденцій та впливів у розвитку іконопису 
цього регіону. Матеріалами цього дослі-
дження стали ікони з музейних і приватних 
колекцій, архівні документи, реставраційні 
звіти, а також наукові праці, присвячені ана-
лізу іконописних шкіл.

Виклад основного матеріалу. Загальними 
передумовами формування художнього стилю 
Стародубщини стала реформа богослужбових 
книг і обрядової практики, проведена патріар-
хом Никоном у 1650-х роках. Вона розколола 
суспільство на прихильників і противників 
змін. Виправлення були затверджені на соборі 
в Москві 1667 року, який засудив незгодних 
з реформами і оголосив їх «розкольниками», 
закликавши до їхнього переслідування. Через 
жорсткі репресії старовіри змушені були 
тікати на околиці країни або за її межі, щоб 
зберегти своє життя, віру, святі книги та ікони. 
Вже в другій половині XVII століття старо-
віри, переважно з північно-західних регіонів 
Московського Царства, почали переселятися 
на захід, на території Війська Запорізького та 
до Речі Посполитої.

Таким чином факторами становлення уні-
кального художнього стилю Стародубщини 
можна назвати відособленість та міграцію 
населення Московського царства при збере-
женні мови, звичаїв, статутної віри, книж-
ності. Складання стилю відносилося до часу 
роботи кількох поколінь перших переселен-
ців. Окрім цього, формування кордонів мис-
тецької течії супроводжувалися посиленням 
інтересу до ідей західноєвропейського віль-
нодумства французьких мислителів і проник-
ненням у православну культуру принципів 
віротерпимості, хоча декларативно староо-



8

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

брядництво не прийняло європейських впли-
вів, що спотворили традиційні риси [1]. 

Стародубська іконописна школа сформу-
вала своєрідний еклектичний стиль як резуль-
тат поєднання багатьох чинників. Перший 
чинник – середньовічна «дониканіанська» 
православна культура, яка була основою ста-
рообрядництва [2] і відображала художні 
традиції раннього християнства до реформ 
патріарха Никона у XVII столітті. Ця куль-
тура характеризується суворим дотриманням 
канонів православної традиції, аскетизмом, та 
збереженням старих богослужбових практик.

Другим чинником стало взаємопроник-
нення прийшлої культури московитів ста-
ровірів із культурою корінного населення 
що складалось з українців Стародубщини, а 
також із сусідньою культурою білорусів, що 
жили на заході од неї. З одного боку, це було 
наслідком давніх та стабільних контактів між 
старообрядцями різних регіонів; з іншого у 
XVIII ст. почалось переселення «польських» 
та «чернігівських розкольників» на степні 
території Північного та Північно-Західного 
Причорномор’я. Безпосереднє запозичення 
досвіду сприяли і нерідкі приїзди на Старо-
дубщину майстрів з Чернігівщини, що займа-
лись як раз розповсюдженням готової продук-
ції, так й виконанням заказів місцевих громад 
[3. с. 55]. В іконописі Стародубщини це від-
билось в загальному яскравому та святковому 
колориті, а також багатством квітів, букетів, 
гірлянд та іншої орнаментики як на самих іко-
нах, так й на шитих окладах, кіотах і рамах, 
властивих у першу чергу для східноукраїн-
ської народної ікони [4, с. 70]. Зміна колориту 
обумовлено не тільки впливом місцевих іко-
нописців, але і доступністю конкретних піг-
ментів у даному регіоні.

Третій чинник – сильний вплив «фрязь-
кого», європеїзованого іконопису Оружей-
ної палати та міст Поволжя другої половини 
XVII-початку XVIII ст. [2]. Звідти у живо-
пис старообрядців прийшли барочні риси: 
пряма перспектива, більш реалістичний 
пейзаж, ордерна архітектура, окремі засоби 
світлотіньового моделювання – так зване 
«золотопробільне письмо» (греко-право-
славна традиція), а також використання 

таких художніх прийомів, як кольорові лаки, 
чорновий розпис, «ліновка/цировка» (тех-
ніка нанесення рисунку матовим золотом 
на лощену позолочену поверхню) і «про-
скрібка» по золоту [2 с. 245]. Обробка «в 
проскреб» використовувалась, в основному, 
для прикрашення вбирання: риза того чи 
іншого святого писались напівпрозорими 
лесуваннями по суцільному листовому 
золоченню; потім майстер тупою голкою 
продряпував в намічених місцях фарбовий 
шар, і, оголюючи таким чином приховане 
під фарбою золото, покривав усю потрібну 
площу багатим рослинним орнаментом. 
Окрім стилістичних особливостей у ранніх 
вєтковсько-стародубських іконах відміча-
ють і чисто технологічні засоби, ідентичні 
іконам царських живописців (наприклад, 
використання врізних торцевих шпуг).

Отже до характерних стилістичних ознак 
стародубської ікони можна віднести: насичені 
локальні тони із переважанням характерного 
винно-червоного або малинового відтінків 
в поєднанні із контрастним білим або золо-
тим фоном, зображення різноманітних квітів 
та букетів, а також декоративні елементи у 
вигляді вінків та гірлянд на тлі, полях ікони, 
інколи і на архітектурі. Основними орнамен-
тальними мотивами, окрім квіткових, являли 
гілки із листям і квітами яблунь, імітація 
листя аканту, виноградна лоза, раковини, ріг 
достатку [2].

До числа впізнаваних прийомів та при-
кмет письма художників, незмінно зустріч-
них на іконах різного часу і різних слобод 
Стародубщини і Вєтки, входять: живопис-
ний позем з травами і білими квітами; олив-
кового кольору хмари з білою окантовкою; 
тип зображення коней, властивих іконопису 
Ярославля і Костроми; характерний рисунок 
складок убруса (архаїчного слов’янського 
головного убору замужньої жінки), підтрима-
ного янголами, в іконографії Спаса Нерукот-
ворного; форма та спосіб моделювання баш-
маків і чобітків, що зустрічаються на іконах 
Оружейной плати; а також зображення міста 
Єрусалиму у вигляді циліндричних будівель 
романського стилю, що сходить до мініатюри 
XVI-XVII століть [4]



9

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

В «личному письмі» – зображення ликів 
та інших оголених частин тіла – старообряд-
ницькі митці також притримувались тради-
ційних засобів. По кольоровому, як правило, 
оливковому підмальовку – «санкірю» – послі-
довно наносилися шари все більш розбіленої 
вохри – «плаві», за допомогою чого моде-
лювалась форма, досягалась її рельєфність. 
«Личне письмо» різне: і контрастне вохрення, 
і максимально зближені кольори санкірю і 
вохрення; у них нерідко переважали теплі 
тони. Відмінними рисами стародубських 
ликів є сильні висвітлення коло роту та під-
боріддя, а також форма верхньої губи, як би 
нависаючої над припухлою роздвоєною ниж-
ньою. Місцеві майстри часто виділяли яскра-
вою кіновар’ю місце між губами та кордон 
нижньої губи [6, с. 78].

До характерних ознак «личного» в іконо-
пису Стародубщини можна віднести і зобра-
ження очей (правильно симетричного розрізу 
із слізниками і трохи припухлими верхніми 
повіками) і фактурних носів (з кулястими 
нависаючими кінчиками і такими ж крилами), 
що каже про пряме наслідування майстрам 
Оружейної плати. Цей загальний стиль лич-
ного письма існував як в монастирських та 
слобідських майстернях, так і в роботах сіль-
ських іконописців, працюючих у народній 
традиції [5, с. 11-12].

Дослідження простежують три стильо-
вих напрями в іконописі Стардубщини, від-
повідних зонам географічного розселення 
слобід певними згодами, – «північне», «цен-
тральне» – властиве ревнителям попівського 
спрямуванню, і «південне» – із переваженням 
безпопівців. Ікони «південного напряму» най-
більше зібрали у собі вплив української куль-
турної традиції і складають найбільш поши-
рену та впізнавану групу. Колір вохрення 
ликів сходить до пізнього стилю строганов-
ських майстерень: із яскраво помаранчево-
коричневими плямами з невеликими контр-
астними висвітленням. Лики мають округлий 
овал із дугоподібними високо піднятими бро-
вами і подовженою верхню губу, що робить 
впізнаваний тип лику. Ці образи дуже експре-
сивні, що свідчить про значний вплив народ-
ного мистецтва [5] (рис. 1, 2).

 

Рис. 1. Ікона «Спас Нерукотворний» 
поч. ХІХ ст. Приватна колекція

 

Рис. 2. Ікона «Покрова Пресвятої Богородиці» 
кін. XVIIІ ст. Приватна колекція

«Центральне направлення», орієнтоване 
на традиції Поволжя та центральної Росії, 
входять пам’ятки з Новозибкова та сіл Брян-
ської області. Його репрезентують ікони із 
сильною розбіленністю верхніх шарів в «лич-
ному письмі», майже не залишаючи місця для 
світло-сірого санкірю. При цьому особливу 
увагу було приділено пластичній проробці 
деталей, побудові рельєфу носу, надбрівних 
дуг, зморшок. В цілому, образи «центрального 
напряму» складніші та психологічно тонкіші. 
Орнамент, що складається з крупних роз у 



10

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

вигляді куль, відрізняється тонкою графікою, 
на відміну від орнаменту північних регіонів, 
де він більш схематичний, і південних, де він 
більш живописний [7] (рис. 3, 4). 

Рис. 3. Богородиця Боголюбська ХІХ ст. 
Приватна колекція

 

Рис. 4. Господь Вседержитель ХІХ ст. 
Приватна колекція

Майстри, котрі обслуговували північні 
слободи (Злинка, Клінци) – «північного» 
напряму, слідкували манері, що сходить до 
традиції високого стилю «годуновського» 
періоду. Про це свідчить «темноликість», бла-
городні подовжені пропорції, тонка графіка 
лінійного опрацювання [7] (рис. 5).

 

Рис. 5. Спас Нерукотворний поч. ХІХ ст. 
Приватна колекція

Треба відмітити, що у багатьох кольоро-
вих сумішах ікон Стародубщини, включаючи 
застосовувані для написання ликів, викорис-
товувались кольорові лаки. З цього йде не тра-
диційний, а чисто живописний ефект: напи-
сані різними кольорами плани, кольоровий 
лак об’єднує одним тоном [2]. При написанні 
ликів комбінувались прийоми традиційного 
пошарового письма – «вохрення» із живопис-
ними лесуваннями олійними лаками холод-
ного узагальнюючого тону, що створюють 
оптичний ефект глибини простору. В долич-
ному письмі можна споглядати аналогічну 
картину – традиційними пігментами (кіновар, 
індиго, глауконіт, свинцеві біліла) робилось 
розкриття кольорових площин, після чого усе 
лесувалося кольоровими лаками [7].

Різноманітність надписів на полях – харак-
терна риса старообрядницьких ікон. Німби 
виконувались у вигляді точкового орнаменту, 
а також засобом цирування, інколи за захід-
ним типом: за допомогою поєднання прямих 
та зигзагоподібних променів, або ж кольо-
ром – товстою червоною лінією та тонкою 
білою [7].

Опуш (обрамлення ікони) символізувала 
кордон, що відокремлює земну реальність від 
небесної, і писалась у вигляді червоно-синьої 
кайми. Лузга (внутрішня рамка коло ковчегу) 
символізувала кордон між небесною реаль-
ність (поля ікони) та божественним Вічним 



11

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

(середник ковчегу). Лузга писалася червоною 
фарбою та тонкою білильною лінією. У цен-
трі верхнього поля лузга часто підіймалось 
півколом, залишаючи місце для зображення 
Бога Саваофа в образі «вітхого денмі», або 
Ісуса Христа в хмарах, благословляючого 
святого (на одночастинних, рідше – на чоти-
ричастинних іконах). На полях розміщували 
зображення святих, тезоіменитих членами 
сім’ї, що замовили ікону [8, с. 13].

Окрім іншого, для стародубського регіону 
характерно особливе розповсюдження доволі 
рідкісних для інших регіонів іконопису сюже-
тів – Богородиці Вогневидної, Миколи Від-
воротного (рис. 6), Нерукотворного образу 
Спаса зі страстями [9, с. 71]. Також вказує 
на вкрай поширене в старообрядницькому 
середовищі комбінування декількох сюжетів 
на одній іконі. Найімовірніше, це здійснюва-
лось на вимогу замовника, відповідно із його 
потреб та смаків, частко поза зв’язком із вну-
трішньою логікою композиції. Таке комбіну-
вання погіршувало враження еклектичності. 
Окрім «економії простору» багаточасткові 
ікони мали свою специфічну естетику. Замов-
ник, найімовірніше за все, бажав досягти мак-
симальної «концентрації святості» на іконі, 
що зберігалась в його будинку [9, с. 79]. 

Рис. 6. Св. Микола Відворотний з вибраними 
святими. 1840 р. (?) ЧОХМ ім. Г. Галагана. ик-127

Техніко-технологічні особливості. Мате-
ріали, які використовували художники Старо-

дубщини, традиційні для православного іко-
нопису: дерев’яна основа, крейдяний ґрунт, 
покладений іноді на «паволоку» (армуючий 
тканинний прошарок), темперні фарби на яєч-
ному в’язеві [7]. На ранньому етапі виготов-
лення (XVIII ст.) стародубсько-вєтківські ікони 
завжди характеризувалися високим професій-
ним рівнем виконання та суворим дотриман-
ням традицій: обробкою дошки з «ковчегом» 
(неглибокою виїмкою на лицьовій площині 
дошки, що утворює по периметру вузькі опу-
клі поля, як раму зображення) та шпугами, 
паволокою під ґрунтом, багатошаровим тем-
перним живописом, покриттям оліфою. Але 
поступово у технології виготовлення ХІХ ст. 
відбувалися зміни у бік спрощення: зокрема, 
ковчег, зазвичай, був відсутній [6].

Основа. У якості основи іконописці 
використовували дошки зазвичай з дере-
вини м’яких порід – осики, тополі [4, с. 11], 
але зустрічалися і дошки липові та вільхові 
[6, c. 291]. Слід зазначити, що м’яка деревина 
особливо сильно схильна до впливу жучка-
точильника, тому стародубсько-вєтківські 
ікони практично завжди з’їдені жучком. Тов-
щина дощок велика: 2-2, 5-3 см [8].

Для того, щоб дошку не деформувало, 
використовувалися шпуги, – як правило, 
дві, рідше одна або три поперечні планки, 
які або врізалися по задній поверхні дошки 
(наскрізні – через всю дошку, зустрічні – 
клиноподібні, що звужуються до середини, 
де жолобки для шпуг закінчуються за кілька 
сантиметрів від протилежного краю дошки), 
або з торця («торцеві»). Починаючи з кінця 
XVIII століття шпуги робилися фігурними та 
отримали назву «ампірних», як за часом, так і 
за стилем виконання (наявність канелюрів). Із 
середини XIX століття торцеві шпуги у май-
стернях Стародубщини практично не застосо-
вуються [8, с. 12]. 

Паволоки на Стародубщині клеїли лляні, 
пізніше бавовняні промислового виробни-
цтва, виготовлені на місцевих мануфактурах, 
іноді із малюнком. І полотно, і промислові 
тканини використовувалися тонкі, дрібно-
зернисті, полотняного переплетення, рідше 
саржевого, з малюнком і без нього. Папір не 
застосовувався [8].



12

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

Левкас (іконний ґрунт) на іконах Старо-
дубщини – клеє-крейдяний, середньої тов-
щини. І хоча паволоку поверх дошки клали 
не завжди, але левкас варили за традицією – 
навіть найдешевші ікони у старообрядниць-
кому середовищі на неґрунтованих дошках 
не писалися. Граф’я була присутня завжди: 
малюнок продряпувався, карбувався по лев-
касу, і потім поверхня левкасу вкривалася 
сусальним золотом [4].

Золочення. Позолочене карбоване тло – 
одна з характерних рис класичної стародуб-
ської ікони. Золотом щедро оздоблювалися 
не лише тло та поля ікон, а й зображення риз 
святих, військових обладунків, зображені 
в інтер’єрах меблі, архітектурних деталей. 
Виконаний «твореним» золотом орнамент, як 
правило, суцільно вкривав яскраві тканини 
одягу і драпірування; золотом також опра-
цьовувалися їхні складки, наносилися «про-
біли» (відблиски) на опуклих частинах фігур 
[7]. У деяких іконах зустрічається поєднання 
шліфованого та нешліфованого листового 
золота при золоченні німбів, (у західноєв-
ропейському мистецтвознавстві цей прийом 
відомий як «глосування») [4].

Іноді застосовувалося імітаційне золочення 
(«двійникові ікони», в яких замість золота вико-
ристовується так званий «двійник» – сусальне 
срібло, оброблене особливими способами, 
з метою здешевити ікону, зробити її доступ-
нішою, зберігши зовнішні ознаки «багатої»  
ікони) [2, с. 118].

Фарби найчастіше теж готували за дав-
німи рецептами. У ході були такі пігменти та 
матеріали: кармін, бакан, світлий бакан, кіно-
вар, білила, ультрамарин, крон зелений і жов-
тий, блакитна берлінська лазур, вохра, умбра, 
полімент, камедь. Пензлі застосовувалися з 
білки та борсукові, а також «зуби ведмежі, 
зуби кам’яні, мідні циркулі і залізні, ножі різ-
ної форми» [2].

Як і в інших іконописних центрах з масо-
вим виробництвом, на Стародубщині широко 
використовувалися «прописи» – іконні компо-
зиції на паперових аркушах, малюнок з яких 
перекладався на дошки. Зразки прописів пере-
давалися з покоління до покоління. Майстерні 
мали зразків на папері до 700 аркушів [10].

Результати дослідження. У ході проведе-
ного дослідження було визначено та система-
тизовано ключові чинники, що вплинули на 
формування іконографічного стилю старо-
обрядців на території Стародубщини. Зокрема, 
встановлено унікальні особливості Стародуб-
ського іконопису, серед яких варто відзначити 
практику поєднання різних сюжетів в одній 
іконі, що є характерною рисою цього регіону. 
Крім того, дослідження дозволило виявити та 
структурно описати техніко-технологічні та 
художньо-стилістичні особливості створення 
ікон досліджуваної школи, що надає глибше 
розуміння процесів та методів їх виготовлення.

Ці дані мають особливу цінність для фахів-
ців у галузі мистецтвознавства, музеєзнав-
ства та реставрації, оскільки вони сприяють 
глибшому розумінню історико-культурних 
контекстів, збереженню та точній атрибуції 
творів мистецтва.

Висновки. Іконопис Стародубщини пред-
ставляє собою унікальне культурне явище, 
яке розвивалося під впливом різноманітних 
історичних, соціальних та культурних факто-
рів. Результати дослідження дозволяють виді-
лити кілька ключових художніх та техніко-
технологічних особливостей, які вирізняють 
його серед інших регіональних шкіл.

Еклектичність стилю: стародубська іко-
нописна школа поєднує православні традиції з 
елементами західноєвропейського бароко, що 
проявляється у використанні прямої перспек-
тиви, реалістичного пейзажу та ордерної архі-
тектури. Це свідчить про культурні впливи, які 
розвивалися в умовах ізоляції та міграцій.

Стилістична різноманітність: іконо-
пис включає три стилі: «південний» з укра-
їнськими впливами, «центральний» з цен-
тральноросійськими рисами та «північний» з 
елементами високого стилю «годуновського» 
періоду. Кожен стиль має свої унікальні 
художні риси, що розвивають різні традиції 
сакрального живопису.

Техніко-технологічні прийоми: старо-
дубський іконопис відзначається насиче-
ними кольорами та специфічною технікою 
виконання, які вирізняють його серед інших 
регіональних шкіл. Майстри використову-
вали традиційні матеріали та техніки, але 



13

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

експериментували з методами, такими як 
«проскрібка» по золоту та кольорові лаки, що 
надає іконам особливий колорит і текстуру, 
демонструючи високий професіоналізм та 
інноваційність.

Символічне значення обрамлення: 
Обрамлення в іконах символізує межу між 
земним і небесним. Використання декора-
тивних елементів, таких як вінки та квіткові 
орнаменти, додає іконам виразності й сприяє 
створенню духовної атмосфери.

Іконографічні особливості: живопис Ста-
родубщини демонструє унікальні сюжетні та 

іконографічні особливості, що включають як 
традиційні, так і рідкісні образи, такі як Бого-
родиця Вогневидна та Микола Відворотний, а 
також комбінуванням сюжетів на одній іконі, 
що свідчить про художню свободу і адапта-
цію до потреб замовників.

Таким чином завдяки проведеному аналізу 
вдалося виявити та систематизувати специ-
фічні стилістичні риси, техніко-технологічні 
прийоми та іконографічні особливості, які 
надають цьому регіональному мистецтву його 
унікальний характер і дозволяють відрізнити 
його від інших шкіл іконопису.

Література:
1.	Лилеев M. И. Из истории раскола на Ветке и Стародубье XVII–XVIII вв., № 1. Киев, 1895.
2.	Могилевский Н. Несколько слов об упорядочении нашего иконописания. Прибавления к Черни-

говским епархиальным известиям. Чернигов, 1908. 288 с.
3.	Жолтовський П.В. Український живопис XVII-XVIII ст. Київ: Наукова думка, 1978. 155 с.
4.	Горбунов Ю., Херсонский Б. Липованская икона. Oдесса, 2000. 172 с.
5.	Попова Л. М. Деякі аспекти українського народного іконопису ХІХ ст. Народна творчість і етно-

графія. 1989. №2. С. 43
6.	Горбунов Ю. Старообрядческая иконопись Юго-Западной Украины и Бессарабии XIX-первой 

половины XX вв. Культура народов Причерноморья, Кримський науковий центр НАН і МОН України, 
Таврійський національний університет імені В.І. Вернадського МОН України. 2001. № 24. С. 201.

7.	Пуцко В. Недріманне око – українська іконографічна тема XVIII ст. Людина і світ. 1995. № 11-12. 
С. 117.

8.	Народна ікона Чернігівщини. Альбом. Упорядники О. Романів-Тріска, О. Молодий, А. Кісь. 
Інститут колекціонерства українських мистецьких пам’яток при НТШ. Львів. 2015. 426 с.

9.	Адруг А.К. Живопис Чернігова другої половини XVII - початку XVIII століть. Чернігів. 2013. 
182 с.

10.	  Пономаревська О. Центри народного іконопису північно-східного полісся: історико-культурні 
проблеми визначення. Українська академія мистецтва: дослідницькі та науково-методичні праці. Київ. 
2009. № 16. С. 245.

11.	  Грушевський М. Чернігів і Сіверщина в українській історії. Чернігів і Північне Лівобережжя. 
Київ. 1928. С. 101.

12.	  Долуда А. О., Пукліч О.С., Манжелій Т.С. Дослідження об’єктів живопису та творів із кераміки. 
ННЦ «ІСЕ» ім. Засл. проф. М. С. Бокаріуса. Харків, 2021. 128 с.

References:
1.	Lileyev, M. I. (1895). Iz istorii raskola na Vetke i Starodubye XVII–XVIII vv., [From the history of the 

schism on Vetka and Starodub in the 17th-18th centuries]. Kyiv: [in Ukrainian].
2.	Mogilevskyi, N. (1908). Neskol’ko slov ob uporyadochenii nashego ikonopisaniya/ Pribavleniya k 

Chernihivskym eparkhial’nym izvestiyam [A Few Words on the Organization of Our Iconography. Additions to 
Chernihiv Eparchial News]. Chernihiv. [in Ukrainian].

3.	Zholtovskyi, P.V. (1978). Ukrains’kyi zhivopys XVII-XVIII st. [Ukrainian Painting of the 17th-18th 
Centuries]. Kyiv: Naukova dumka. [in Ukrainian].

4.	Horbunov, Yu., & Khersonskyi, B. (2000). Lypovanska ikona [Lipovan Icon]. Odesa. [in Ukrainian].
5.	Popova, L.M. (1989). Deiakі aspekty ukrainskoho narodnoho ikonopysu ХІХ st. [Some Aspects of 

Ukrainian Folk Icon Painting of the 19th Century]. Narodna tvorchist i etnografiia, 2. [in Ukrainian].
6.	Horbunov, Yu. (2001). Staroobriadcheskaia ikonopis’ Iugo-Zapadnoi Ukrainy i Bessarabii XIX–pervoi 

poloviny XX vv. [Old Believer icon painting of South-Western Ukraine and Bessarabia in the 19th and first half 
of the 20th centuries]. Kultura narodov Prychernomoria, Kryms’kyi naukovyi tsentr NAN i MON Ukrainy, 
Tavriiskyi natsionalnyi universytet imeni V.I. Vernads’koho MON Ukrainy, (24). [in Ukrainian].



14

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 3, 2024

7.	Putcko, V. (1995). Nedrimanne oko – ukrains’ka ikohrafichna tema XVIII st. [The sleepless eye – 
Ukrainian iconographic theme of the 18th century]. Liudyna i svit, 11–12. [in Ukrainian].

8.	Narodna ikona Chernihivshchyny [Folk icon of Chernihiv region]. (2015). Edited by O. Romanyv-Triska, 
O. Molodyi, & A. Kis’. Lviv: Institute of Collecting Ukrainian Artistic Monuments at NTSH [in Ukrainian].

9.	Adruh, A.K. (2013). Zhivopys Chernihova druhoi polovyny XVII – pochatku XVIII stolit [Painting of 
Chernihiv from the second half of the 17th to the beginning of the 18th century]. Chernihiv: [in Ukrainian].

10.	 Ponomariovska, O. (2009). Tsentri narodnoho ikonopysu pivnichno-skhidnoho polissia: istoryko-
kulturni problemy vyznachennia [Centers of folk icon painting in the northeastern Polissia: historical and 
cultural issues of definition]. Ukrainska akademiia mystetstva: doslidnytski ta naukovo-metodychni pratsi, 
Kyiv: [in Ukrainian].

11.	  Hrushevskyi, M. (1928). Chernihiv i Sivershchyna v ukrainskii istoriia. Chernihiv i Pivnichne 
Livoberezhzhia [Chernihiv and Sivershchyna in Ukrainian history. Chernihiv and the Northern Left-Bank]. 
Kyiv. [in Ukrainian].

12.	 Doluda, A.O., Puklich, O.S., & Manzhelii, T.S. (2021). Doslidzhennia ob’iektiv zhyvopysu ta tvoriv iz 
keramiky [Study of painting objects and ceramic works]. Kharkiv: NNC “ISE” im. Zasl. prof. M.S. Bokariusa 
[in Ukrainian].


